a terra é redonda

A carne, a maquina, o saber

e

Por ELISEU RAPHAEL VENTURI*

A carne é a esséncia da diferenga, uma condigdo vital que nenhuma inteligéncia artificial pode replicar

1.

A filosofia da carne, desde Merleau-Ponty até os deslocamentos mais recentes de Jean-Luc Nancy, Judith Butler, Paul
Preciado ou Roberto Esposito lembra-nos que o saber ndo nasce do nada, mas da pele que arde, do corpo que falha, da
ferida que insiste. O pensamento ¢é inseparavel de sua base sensivel: ver, tocar, respirar, sofrer, gozar.

A carne, que se torna corpo, ndo ¢ apenas matéria, mas o campo originario da experiéncia, o lugar em que o mundo nos
atravessa e em que nos tornamos mundo.

E a carne que nos expoe ao risco, que nos faz frageis e potentes, que nos mantém em contato com o indeterminado. Na
biopolitica, encontramos a carne como territério em que imunidade e comunidade se tensionam: o corpo se protege, mas
s6 ao se expor ao outro; s6 se torna vida em comum porque se arrisca a ferida. Assim, o saber humano se constitui em um
regime encarnado, no qual cada conceito, por mais abstrato ou mesmo objetivo que parega, é sustentado por vozes, gestos,
memorias e cicatrizes.

O saber é sempre um saber situado, carnal, afetado pela vulnerabilidade. Merleau-Ponty fala da reversibilidade: a mao que
toca é a mesma que pode ser tocada, o olhar que vé é também exposto a ser visto. Nancy desloca essa ideia para a partilha:
nao existe carne sem abertura ao mundo e sem co-pertencimento. Butler e Preciado lembram que essa carne nunca é
neutra, mas regulada por normas, generificada, sexualizada, atravessada por técnicas e tecnologias. A carne nao é
substancia bruta, mas campo politico, sempre em disputa.

Esposito mostra como desde as origens do cristianismo a carne aparece como uma realidade vital plural e indomesticével.
O termo grego sdrx - frequentemente usado no plural (sarkes) - e expressdes como pdsa sdrx (“toda carne”) carregam a
ideia de uma multiplicidade irredutivel, préoxima do que Merleau-Ponty chamaria de carne “selvagem”.

Essa dimensao plural e vulneravel da carne, porém, logo foi enquadrada pela tradicao paulina e patristica, que promoveu a
passagem da sdrx ao séma e ao corpus. O que era dispersdo e abertura tornou-se corpo uno, espiritualizado, apto a ser
incorporado no corpo mistico da Igreja.

Esse deslocamento teve consequeéncias politicas duradouras: o corpo eclesial, depois o corpo imperial e, mais tarde, o
corpo do Estado moderno repetem o gesto de domesticagao da carne, neutralizando sua poténcia anarquica em nome da
unidade.

A carne, a maquina, o saber - 22/08/2025 - 1/4
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.


https://aterraeredonda.com.br/a-carne-a-maquina-o-saber/

a terra é redonda

2.

Diante desse quadro, fica evidente o contraste com as inteligéncias artificiais, que ndo possuem carne, e os fetiches em
torno de si. Sdo algoritmos, cdalculos, estatisticas, recombinacdes incessantes de signos em circuitos elétricos. Podem
simular estilo, ritmo, encadeamento 16gico; podem produzir imagens que lembram pinturas, textos que imitam ensaios,
musicas que ressoam melodias.

Mas tudo o que fazem é operar sobre rastros, sem jamais se enraizar em um corpo que deseja. Falta-lhes aquilo que a
filosofia da carne designa como condi¢do ontoldgica da experiéncia: a reversibilidade sensivel, a vulnerabilidade de ser
visto a0 mesmo tempo em que se V&, a exposicdo ao toque, ao tempo, a morte.

A ilusao derradeira, contudo, ndo estd apenas em esperar que inteligéncias artificiais “criem”. Estd em termos, ja antes
delas, confundido criacao com repeticdo. Nas universidades, em certos campos da arte, na pesquisa domesticada por
protocolos, proliferou-se uma ilusdao de que produzir conhecimento é preencher formulas, repetir citagdes, seguir
metodologias sem risco. Esse automatismo antecede as maquinas; elas apenas o tornaram explicito.

Michel Foucault ja havia nos mostrado como o saber pode ser domesticado por dispositivos disciplinares, que mais se
preocupam em enquadrar do que em abrir o pensamento. Gilles Deleuze, por sua vez, lembra que a diferenca so6 se
manifesta contra a repeticdo: o saber vivo é sempre o desvio, a fissura, o salto que escapa ao idéntico.

A carne nos lembra que nao héa saber sem risco. O artista expoe sua fragilidade, o pesquisador aposta sua vida em uma
hipétese incerta, o pensador se arrisca ao escandalo. E no corte, no erro, na incompletude - nunca na repeticdo lisa - que o
saber encarnado se manifesta.

Jacques Lacan acrescentaria que esse saber s se sustenta porque ha falta, porque nao somos completos, porque o gozo
que nos move é também aquilo que nos desestabiliza. O inconsciente fala pela carne: pelo tropeco, pelo sintoma, pela
fissura que impede a transparéncia. Um saber sem falha é, em ultima instancia, um saber morto.

Pensar a carne contra a maquina nao significa opor natureza e técnica, mas mostrar o abismo que separa o calculo da
experiéncia. O corpo humano é atravessado por desejo, angustia, pulsdo, gozo. E mortal, finito, sujeito ao esquecimento e a
dor. A inteligéncia artificial ndo se lembra porque ndo pode esquecer; ndo deseja porque ndo lhe falta nada; ndo sofre
porque nao é exposta ao mundo.

Se cria algo, é apenas porque nos projetamos nela nossa propria carne, como Narciso projetava no reflexo sua imagem.
Mas esse reflexo é incapaz de devolver a densidade da experiéncia: tudo nele é superficie. A linguagem que nos aproxima e
nos constitui é a linguagem que nos cinde.

3.

O risco maior nao é que as inteligéncias artificiais substituam o saber humano, mas que nds, fascinados por sua velocidade
e eficiéncia, esquecamos que o saber é carnal. Que passemos a desejar para nés mesmos um saber sem falhas, sem
demora, sem corpo - isto ¢, um saber morto. Ao nos encantarmos com a maquina, podemos querer nos tornar maquina.
Esse fascinio nos conduz a uma espécie de necrose da experiéncia: ao invés de sustentarmos a falha como condigdo do
pensamento, buscamos o automatismo como ideal de saber.

E preciso reconhecer que esse perigo ndo nasce da inteligéncia artificial em si, mas do modo como ja vinhamos reduzindo
o0 saber ao célculo. A Inteligéncia artificial apenas radicaliza uma tendéncia ja instalada: a da substituicdo da experiéncia

A carne, a maquina, o saber - 22/08/2025 - 2/4
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.



a terra é redonda

pela métrica, do risco pela norma, da falha pela performance.

Quando a universidade transforma a pesquisa em numero de publicagdes, quando a arte se submete ao algoritmo da
visibilidade, quando a politica se reduz ao célculo da governabilidade, quando a retérica de retrocesso faz o que bem quer
com termos e conceitos, ja estamos diante da méquina. A Inteligéncia artificial apenas nos mostra, com clareza, o que ja
tinhamos nos tornado.

Frente a isso, a filosofia da carne insiste: ndao ha verdade sem ferida, ndo ha conceito sem respiragao, ndo ha pensamento
sem corpo. Podemos facilitar nossos trabalhos, dar mais eficiéncia aos gerenciamentos, acelerar e confundir. Porém, é
preciso sustentar, contra a tentagao do automatismo total, a vulnerabilidade da carne como condicdo do saber.

Reconhecer que pensar, criar, pesquisar sao atos que exigem exposicdo, desejo, risco. Sustentar que o erro néo é ruido a
ser eliminado, mas elemento constitutivo da experiéncia. Que a demora, a hesitagao, o tropego, sdo aquilo mesmo que da
densidade ao pensamento. Sem romantismo, sem idealismo, apenas um saber-fazer.

Diante da maquina, portanto, a tarefa ndo é imitd-la nem a combater em sua légica. E sustentar, com ainda mais firmeza, a
carnalidade do saber, porque isso é nos sustentarmos. Reafirmar que o humano se constitui ndo pela perfei¢do do calculo,
mas pela imperfeigdo da experiéncia. Que a vida ndo é algoritmo, mas exposigao. Que o pensamento nédo é performance,
mas ferida. Se a Inteligéncia artificial é o espelho que nos devolve a tentagdo do saber morto, cabe-nos a coragem de
sustentar o saber vivo, carnal, atravessado pela falha e pelo desejo.

A carne ¢ a condigao da diferenga que nenhuma inteligéncia artificial podera simular, porque é a condicdo da proépria vida.
E talvez seja esse o ponto decisivo: ndo se trata de rejeitar a méquina, mas de nao esquecer que sé a carne nos lembra que
pensar é sempre se arriscar: um ato mediocre, um ato ordinério, um ato genial, um ato desprezivel.

*Eliseu Raphael Venturi é doutor em pela Universidade Federal do Parand (UFPR).

Referéncias

Butler, Judith. Corpos que importam: sobre os limites discursivos do “sexo”. Tradugao de Veronica Daminelli e Daniel Yago
Francoli. Sdo Paulo: N-1/Crocodilo, 2019.

Deleuze, Gilles. Diferenca e repeticdo. Trad. Luiz Orlandi e Roberto Machado. Rio de Janeiro: Graal, 2006.
Esposito, Roberto. Bios: Biopolitica e Filosofia. Tradugao de M. Freitas da Costa. Lishoa: Edigdes 70, 2010.
Foucault, Michel. A arqueologia do saber. Trad. Luiz Felipe Baeta Neves. Rio de Janeiro: Forense Universitaria, 2008.

Lacan, Jacques. O semindrio, livro 11: Os quatro conceitos fundamentais da psicandlise. Trad. M.D. Magno. Rio de Janeiro:
Zahar, 1985.

Merleau-Ponty, Maurice. Fenomenologia da percepgdo. Sdao Paulo: Martins Fontes, 1999.
Merleau-Ponty, Maurice. O visivel e o invisivel. Sao Paulo: Perspectiva, 2021.
Nancy, Jean-Luc. Corpus. Trad. Tomaz Tadeu. Belo Horizonte: Auténtica, 2000.

Preciado, Paul B. Manifesto contrassexual: prdticas subversivas de identidade sexual. Trad. Maria Paula Gurgel Ribeiro.

A carne, a maquina, o saber - 22/08/2025 - 3/4
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.



a terra é redonda

Sao Paulo: n-1 edigoes, 2014.

A Terra é Redonda existe gracas aos nossos leitores e apoiadores.
Ajude-nos a manter esta ideia.
CONTRIBUA

A carne, a maquina, o saber - 22/08/2025 - 4/4
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.


https://aterraeredonda.com.br/CONTRIBUA/

