
a terra é redonda

A grande catástrofe - 25/04/2020 - 1/3
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

A grande catástrofe

Por Anouch Kurkdjian*

Rememorar o genocídio armênio, lutar por seu reconhecimento e por sua reparação e evitar sua reedição envolve, hoje,
resistir e lutar contra o governo genocida de Jair Bolsonaro

No dia 24 de Abril, armênios e descendentes ao redor do mundo celebram anualmente a memória de seus mortos no que
chamam de Medz Yeghern, o grande crime ou a grande catástrofe, modo pelo qual se referem ao extermínio sistemático da
população armênia levado a cabo pelo Império Turco-Otomano, chefiado pelo grupo republicano dos Jovens Turcos, a partir
de 1915. A data marca o início do morticínio, quando as autoridades turcas capturaram, torturaram e mataram cerca de
250 intelectuais e líderes comunitários armênios,  com o intuito de enfraquecer a organização e a resistência dessa
população. Os armênios eram um dos vários grupos que, assim como os gregos e os assírios, viviam até então de forma
relativamente tranquila em território otomano junto à população majoritária turca – embora desde o final do século XIX
episódios de repressão aos armênios já tivessem ocorrido. Até 1923, cerca de um milhão e meio de armênios, incluindo
mulheres e  crianças,  foram assassinados ou morreram em decorrência  da fome,  da sede,  da exaustão,  de doenças
contagiosas e de uma série de outras violências a que foram submetidos. Além de execuções sumárias, a maior parte das
mortes aconteceu em caminhadas sem fim através de regiões desérticas e inóspitas, anunciadas pelo Império Otomano
como um expediente puramente logístico de realocações das populações em seu território, mas que foram, desde sua
concepção, verdadeiras marchas para a morte.

Os relatos do massacre,  feitos por espectadores internacionais ou por sobreviventes,  têm em comum o choque e a
dificuldade de se encontrar palavras adequadas para nomear a atrocidade inconcebível que presenciavam e a qual foram
submetidos. Foi apenas em 1943 que o termo genocídio foi cunhado pelo jurista polonês Raphael Lemkin para se referir à
tentativa de destruir, completa ou parcialmente, um grupo religioso, étnico, racial ou nacional enquanto tal, incluindo-se aí
o  assassinato de seus membros,  todo tipo de violência  física  ou psíquica,  bem como a tentativa  de impedir  novos
nascimentos, a conversão forçada a outro grupo ou religião, o apagamento do passado das crianças (dadas para adoção por
grupos sociais rivais) e a eliminação da história e da cultura de um povo. Essa invenção terminológica se deveu, em grande
parte,  ao  estudo  do  genocídio  armênio  feito  por  Lemkin,  que  considerava  o  evento  um paradigma dos  genocídios
modernos.  Não por  acaso,  o  genocídio  dos  armênios  serviu  de  inspiração para  o  extermínio  sistemático  de judeus
perpetrado pelo Terceiro Reich: ao discutir em uma entrevista seu plano expansionista e sanguinário de invadir a Polônia,

Hitler teria afirmado “Quem, ainda hoje, se lembra da eliminação dos armênios?[i]”.

Até hoje, o Estado turco nega sistematicamente o genocídio, palavra que é evitada também por outros governos que não
querem arriscar suas relações comerciais e políticas com a Turquia em nome de algo tão inefável quanto a verdade e a
justiça. É o caso do próprio Estado brasileiro que, apesar de inúmeras iniciativas por parte da comunidade armênia que
aqui se formou em consequência da diáspora, nunca acolheu o pedido.

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a

https://aterraeredonda.com.br/a-grande-catastrofe/


a terra é redonda

A grande catástrofe - 25/04/2020 - 2/3
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

A memória do que aconteceu, contudo, permanece viva nas histórias que todos os descendentes de armênios cresceram
ouvindo. São histórias tristes, de sofrimento e privação inimagináveis, passadas de geração em geração, numa transmissão
que preserva a memória dos que se foram e que dela se alimenta para continuar a luta pelo reconhecimento, com o intuito
de que uma violência como esta não volte a se repetir. Como seria de se esperar, para muitos brasileiros descendentes de
armênios (mas lamentavelmente não para todos eles)  a ascensão de Bolsonaro como candidato à presidência e sua
posterior eleição não pode deixar de remeter a esses eventos traumáticos ocorridos no início do século XX em um lugar
muito distante do Brasil.  Defesa da tortura,  afirmações de ódio recorrentes,  como a de que a ditadura civil-militar
brasileira deveria ter “matado muito mais” ou de que parte da população deveria ser fuzilada por suas preferências
políticas,  o  desprezo por  indígenas e  afrodescendentes,  por  minorias  sexuais  e  por  mulheres,  enfim,  toda sorte  de
afirmações e discursos desumanizadores que operam uma lógica de separação entre os “bons e verdadeiros brasileiros” e
os inimigos, aqueles cujas vidas não são apenas descartáveis, mas apontadas como obstáculos para o triunfo da “pátria”,
são expedientes que parecem a reedição de uma história que nos é muito familiar.

Muitos armênios, no entanto, assinaram o cheque em branco na eleição de Bolsonaro. Outros, ainda, em campanha pelo
reconhecimento do genocídio armênio pelo Estado brasileiro, se aliaram a tipos como o senador Major Olímpio, numa

contradição  estarrecedora  e  revoltante[ii].  Um  pedido  de  reconhecimento  encabeçado  por  alguém  que  assina  uma
publicação defendendo que bandidos são pessoas menos humanas, que fez questão de dizer que só não participou do
banho de sangue do Carandiru porque estava fora da escala de trabalho na ocasião e que construiu seu capital político
incentivando o genocídio da juventude negra pela polícia militar nas periferias do país,  só serve para conspurcar a
memória dos armênios mortos no genocídio. Pois, como notou Walter Benjamin, existe uma “tradição dos oprimidos” que
nos permite conceber uma corrente ligando os mortos no genocídio armênio, no Holocausto, nas execuções stalinistas, nas
guerras imperialistas,  nos genocídios em Ruanda e em Darfur,  no Afeganistão,  na Síria,  mas também os indígenas
dizimados na colonização do Brasil  e do restante da América, os africanos que foram vendidos como mercadorias e
escravizados até a morte nas colônias, seus descendentes que povoam as favelas e prisões brasileiras e são as maiores
vítimas da violência policial no Brasil, enfim, todos os oprimidos pelas rodas do “progresso” ao redor do mundo.

Já foi dito que para se enxergar e discutir um problema é preciso primeiro saber nomeá-lo. Pois bem, “Holocausto urbano”,
nome de um disco do grupo Racionais MC’s de 1990 já apontava a vocação necropolítica que perpassa o Estado e o
capitalismo brasileiros. Essa vocação, intensificada nos últimos anos, foi amplificada pela pandemia e agora é visível a
todos que não estejam siderados pela retórica fascista de Bolsonaro. A superlotação nos hospitais públicos, os caixões
fechados e as valas comuns em cemitérios públicos Brasil afora, trazem à memória as histórias sobre os terrores de outros
genocídios, quando famílias eram desfeitas para sempre, sem que pais, filhos e irmãos conseguissem se despedir ou
mesmo saber se seus familiares estavam vivos ou se haviam perecido.  Diante de uma tragédia dessa magnitude,  o
negacionismo delirante de Bolsonaro, sua atuação desarticuladora no combate à pandemia, a ausência de um plano que
ofereça condições econômicas mínimas para o isolamento social – única saída para mitigar a disseminação da doença no
momento – tudo isso equivale, enfim, a um desprezo genocida pelas vidas que serão perdidas para que a “economia
continue a funcionar”. Sabemos que, se o capitalismo funciona, ele funciona apenas para alguns às custas das vidas da
maioria, mas a crise atual escancara esse fato como há muito não ocorria: os que irão enfrentar o transporte público
lotado, trabalhar sem proteção adequada, voltar para uma moradia superlotada e muitas vezes insalubre não são os
mesmos que buzinam de dentro de seus carros fechados e com ar-condicionado ligado pelo retorno à “normalidade”. Isso
para não falar daqueles que, totalmente prescindíveis até para a exploração de seu trabalho, não têm empregos e nem uma
casa para onde retornar depois de um dia tentando sobreviver.

Por tudo isso, esse ano a lembrança do genocídio armênio parece ter ganhado maior consistência em meio à angústia e à
tristeza causadas pelas consequências da pandemia.  É como se,  para além de entender o que ocorrreu com meus
antepassados, eu pudesse sentir um pouco do que eles devem ter sentido ao enfrentarem horrores inomináveis, vendo

vidas serem ceifadas e o tecido de sua comunidade ser rompido. Em suas teses sobre o conceito de história[iii], Benjamin já
havia notado que o momento em que nos vemos diante do perigo é crucial para reflexão crítica so[iv]bre a história, pois
interrompe seu “curso natural”, permitindo que ela seja vista de maneira mais significativa. Um dos efeitos disso é que se

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a



a terra é redonda

A grande catástrofe - 25/04/2020 - 3/3
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

abre a possibilidade para que uma imagem do passado relampeje no presente e que os enfrentamentos atuais sejam
percebidos como uma continuidade das batalhas do passado. Assim, é possível pensar, seguindo Benjamin, que a luta pela
emancipação humana não se faz tanto em nome das gerações futuras, como costuma-se dizer, mas em nome das gerações
passadas. Todos aqueles que sofreram ao longo da história – e a história, vista sob a perspectiva dos oprimidos, longe de
caminhar rumo ao progresso, é antes uma sucessão de vitórias dos opressores – permanecem à espera de sua redenção: a
rememoração de suas histórias, o reconhecimento de seus sofrimentos e a reparação das injustiças sofridas, por meio da
realização de suas esperanças. Sendo assim, cada luta dos oprimidos no presente, é uma oportunidade de triunfo não
apenas  sobre  seus  inimigos  atuais,  mas  também sobre  os  opressores  passados  e  uma vitória  no  presente  permite
ressignificar as derrotas do passado, transformando-as em momentos preparatórios para a realização da emancipação.

Assim, se as histórias do genocídio armênio são atravessadas por sofrimento e perda, sua transmissão geracional prova
que  são,  também,  histórias  de  resistência  e  de  sobrevivência.  E  rememorar  o  genocídio  armênio,  lutar  por  seu
reconhecimento e por sua reparação e evitar sua reedição envolve, hoje, resistir e lutar contra o governo genocida de Jair
Bolsonaro.

*Anouch Neves de Oliveira Kurkdjian é doutoranda em sociologia na USP.

[i] https://www.armenian-genocide.org/hitler.html

[ii] Em 2019, o senador participou de eventos em memória do genocídio armênio e é o autor de um projeto de lei para que o
Estado brasileiro reconheça a data.

[iii] Walter Benjamin. “Sobre o conceito de história”. In: Obras escolhidas v.I: Magia e técnica, arte e política. São Paulo:
Brasiliense, 1994.

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a

https://www.armenian-genocide.org/hitler.html

