a terra é redonda

A mausica suprema. Musica e politica

Por GIORGIO AGAMBEN*

Trecho do livro “O que é a filosofia?”

1.

A filosofia s6 pode dar-se hoje como reforma da musica. Se chamamos de musica a experiéncia da Musa, ou seja, a da
origem e do ter lugar da palavra, entdo em certa sociedade e em certo tempo a musica expressa e governa a relagao dos
homens com o acontecimento da palavra. Esse acontecimento de fato - ou seja, o arquiacontecimento que constitui o
homem como ser falante - nao pode ser dito no interior da linguagem: pode somente ser evocado e rememorado musaica
ou musicalmente. As musas expressavam na Grécia essa articulagao originaria do acontecimento da palavra, que,
acontecendo, se destina e se comparte em nove formas ou modalidades, sem que seja possivel para o falante remontar
para além delas. Tal impossibilidade de acessar o lugar originario da palavra é a musica. Nela é expresso algo que na
linguagem nao pode ser dito. Como ¢ imediatamente evidente quando se toca ou se escuta musica, o canto celebra ou
lamenta antes de tudo uma impossibilidade de dizer, a impossibilidade - dolorosa ou alegre, hinica ou elegiaca - de acessar
o0 acontecimento da palavra que constitui os homens como humanos.

O hino as Musas, que figura como proémio a Teogonia de Hesiodo, mostra que os poetas tinham consciéncia do problema
que coloca o inicio do canto num contexto musaico. A duplice estrutura do proémio, que repete duas vezes o exordio (v. I:
“Pelas Musas heliconiades comecemos”; “Pelas Musas comecemos”), nao se deve somente, como sugeriu com perspicacia
Paul Friedlander, a necessidade de introduzir o episddio inédito do encontro do poeta com as Musas numa estrutura hinica
tradicional em que isso ndo estava absolutamente previsto. Ha, para essa inesperada repeti¢do, uma outra e mais
significativa razao, que concerne a mesma tomada de palavra por parte do poeta, ou, mais especificamente, a posicao da
instancia enunciativa num ambito em que ndo esté claro se essa instancia cabe ao poeta ou as Musas. Decisivos sdo o0s
versos 22-25, em que, como ndo deixaram de notar os estudiosos, o discurso passa bruscamente de uma narragdao em
terceira pessoa a uma instancia enunciativa que contém o shifter “eu” (numa primeira vez no acusativo - pe - e depois, nos
versos seguintes, no dativo - pou):

“Elas (as Musas) uma vez (mote) ensinaram a Hesiodo um belo canto
enquanto pastoreava o rebanho ao pé do divino Hélicon:
esse discurso antes de tudo (mpwnota) a mim (pe) dirigiram as deusas [...]”

Trata-se, segundo toda evidéncia, de inserir o eu do poeta como sujeito da enunciagdo num contexto em que o inicio do
canto pertence incontestavelmente as Musas, mas é proferido pelo poeta: Movodwv dpywneda, “Comecemos pelas Musas”
- ou, melhor, se for levada em consideracdo a forma média e nao ativa do verbo: “Pelas Musas ¢ o inicio, pelas Musas
iniciamos e somos iniciados”; as Musas, de fato, dizem com voz concorde “o que foi, o que sera e o que fora” e o canto “flui
suave e incansavel de suas bocas” (v. 38-40).

A musica suprema. Musica e politica - 17/04/2023 - 1/3
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.


https://aterraeredonda.com.br/a-musica-suprema-musica-e-politica/

a terra é redonda

O contraste entre a origem musaica da palavra e a instancia subjetiva da enunciacdo é muito mais forte, ao passo que todo
o resto do hino (e de todo o0 poema, salvo a retomada enunciativa por parte do poeta nos v. 963-965: “A vos ora salve...”)
conta em forma narrativa o nascimento das Musas da titanide Mnemosine, que se uniu nove noites consecutivas com Zeus,
lista seus nomes - que, nesse estdgio, ndo correspondiam ainda a um género literario determinado (“Clio e Euterpe e Talia
e Melpomene/ Terpsicore e Erato e Polimnia e Urania/ e Caliope, a mais ilustre de todas”) - e descreve sua relagao com os
aedos (v. 94-97: “Pelas Musas, de fato, e pelo Apolo longeatirante/sdo os aedos e citaristas [...]/ bendito quem as Musas
amam/ doce flui de sua boca o canto”.

A origem da palavra é musaicamente - ou seja, musicalmente - determinada e o sujeito falante - o poeta - tem de lidar com
a problematicidade do préprio inicio. Mesmo que a Musa tenha perdido o significado cultual que possuia no mundo antigo,
o nivel da poesia depende ainda hoje do modo como o poeta consegue dar forma musical a dificuldade da tomada da
palavra - como chega a fazer sua uma palavra que nao lhe pertence e a qual se limita a emprestar a voz.

2.

A Musa canta, da ao homem o canto, porque ela simboliza a impossibilidade do ser falante de se apropriar integralmente
da linguagem da qual fez sua morada vital. Essa estranheza marca a distancia que separa o canto humano daquele dos de-
mais seres vivos. H4 musica, o0 homem nao se limita a falar e sente, ao contrario, a necessidade de cantar, porque a
linguagem néo é a sua voz, porque ele mora na linguagem sem poder fazer dela a sua voz. Cantando, o homem celebra e
comemora a voz que ndo tem mais e que, como ensina o mito das cigarras em Fedro, s6 poderia reencontrar se cessasse de
ser homem e se tornasse animal (“Quando nasceram as Musas e surgiu o canto, alguns homens foram tomados por um tal
prazer, que, cantando, ndo se preocupavam mais em comer e beber e morriam sem se darem conta. Desses homens teve
origem a estirpe das cigarras [...]”, 259b-c).

Por isso, a musica correspondem necessariamente, antes mesmo das palavras, as tonalidades emotivas: equilibradas,
corajosas e firmes no modo dérico, plangentes e languidas no jonico e no lidio (Resp. 398e - 399a). E é peculiar que
também na obra-prima da filosofia do século XX, Ser e tempo, a abertura originaria do homem para o mundo nédo acontece
por meio do conhecimento racional e da linguagem, mas antes de tudo numa Stimmung, num tom emotivo que o proprio
termo remete a esfera acustica (Stimme é a voz). A Musa - a milsica - marca a cisdo entre o homem e sua linguagem, entre
a voz e o logos. A abertura primdria para o mundo nao é ldgica, é musical.

0 Dai a obstinagdo com que Platao e Aristoteles, mas também tedricos da musica como Daméo e os proprios legisladores,
afirmam a necessidade de nao separar musica e palavra. “O que no canto é linguagem”, argumenta Sdocrates na Republica
(398d), “nédo difere em nada da linguagem nao cantada (pn @¢6opévov Adyov) e tem de se conformar aos mesmos modelos”;
e logo depois enuncia com firmeza o teorema segundo o qual “a harmonia e o ritmo devem seguir o discurso (&koAovOev T
A6yow)” (ibidem). A mesma formulagdo, “o que no canto é linguagem”, implica, contudo, que exista nela algo de irredutivel
a palavra, assim como a insisténcia em sancionar sua inseparabilidade revela a consciéncia de que a musica é
eminentemente separavel. Justamente porque a musica marca a estranheza do lugar originario da palavra, é perfeitamente
compreensivel que ela possa tender a exasperar a propria auto- nomia em relagao a linguagem; e todavia, pelas mesmas
razoes, ¢ igualmente compreensivel a preocupagao para que nao se rompa completamente o nexo que as mantinha juntas.

Entre o final do século V e as primeiras décadas do século IV na Grécia assiste-se, de fato, a uma verdadeira revolugdo dos
estilos musicais, ligada aos nomes de Melanipedes, Cinésias, Frinis e, sobretudo, Timdéteo de Mileto. A fratura entre
sistema linguistico e sistema musical torna-se progressivamente insanavel, até que no século III a musica acaba por
predominar decididamente sobre a palavra. Mas, ja nos dramas de Euripedes, um observador atento como Aristéfanes
podia perceber, fazendo dela uma parddia em As rds, que a relagao de subordinagao da melodia ao seu suporte métrico no
verso ja estava subvertida. Na parodia de Aristéfanes, a multiplicacdo das notas em relagao as silabas é icasticamente
expressa pela transformacéo do verbo eidicow (voltar) em eigieieidioow. Em todo caso, apesar da tenaz resisténcia dos

A musica suprema. Musica e politica - 17/04/2023 - 2/3
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.



a terra é redonda

filésofos, em suas obras sobre a musica Aristoxenes, que também era discipulo de Aristdteles e criticava as mudancgas
introduzidas pela nova musica, pée como base do canto ndo mais a unidade fonematica do pé métrico, mas uma unidade
puramente musical, que ele denomina “tempo primeiro” (ypévocg nptog) e é independente da silaba.

Se, no plano da histéria da musica, as criticas dos filésofos (que também iriam repetir-se muitos séculos depois na
redescoberta da monodia classica por parte da Camerata Fiorentina e de Vincenzo Galilei e na peremptdria prescricdo de
Carlos Borromeu: “cantum ita temperari, ut verba intelligerentur”) sé podiam parecer excessivamente conservadoras, o
que nos interessa aqui sao mais as razoes profundas da oposicdo deles, da qual eles mesmos nem sempre eram
conscientes. Se a musica, como hoje parece aconte- cer, rompe sua necessaria relagdo com a palavra, isso significa, de um
lado, que ela perde a consciéncia de sua natureza musaica (ou seja, de seu situar-se no lugar originario da palavra) e, por
outro, que o homem falante esquece que seu ser, sempre ja musicalmente disposto, tem constitutivamente a ver com a
impossibilidade de acessar o lugar musaico da palavra. Homo canens e homo loquens dividem seus caminhos e perdem a
memoria da relagao que os vinculava a Musa.

*Giorgio Agamben dirigiu o College international de philosophie, em Paris. Autor, entre outros livros, de A poténcia do
pensamento: ensaios e conferéncias (Auténtica).

Referéncia

Giorgio Agamben. O que é a filosofia? Tradugao: Andrea Santurbano e Patricia Peterle. Sdo Paulo, Boitempo, 2022, 204

pags (https://amzn.to/3qup6NI).

O site A Terra é Redonda existe gracas aos nossos leitores e apoiadores.
Ajude-nos a manter esta ideia.

Clique aqui e veja como

A musica suprema. Musica e politica - 17/04/2023 - 3/3
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.


https://amzn.to/3qup6NI
https://aterraeredonda.com.br/CONTRIBUA/

