
a terra é redonda

Ações afirmativas para indígenas - 28/08/2025 - 1/5
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

Ações afirmativas para indígenas

Por LEONARDO ROCHA*

Na luta por reconhecimento e reparação, os descendentes de indígenas, muitas vezes invisibilizados, também merecem
reparação histórica e inclusão nas políticas de equidade

Desde  a  implementação  das  comissões  de  heteroidentificação  para  as  cotas  raciais,  multiplicam-se  os  casos  de
indeferimento  envolvendo  candidatos  autodeclarados  pardos.  Alguns  desses  casos  envolvem  indivíduos  cujas
características fenotípicas são socialmente vistas como “traços indígenas”, que declaram de fato ter essa origem e/ou que
são nortistas ou nordestinos.

Destaco aqui dois casos recentes, e que ganharam alguma notoriedade pública. Em março de 2025, a jovem amazonense
Amanda Araújo Gomes, descendente de indígenas, foi indeferida pela banca de heteroidentificação para o curso de Direito
da Universidade Federal do Rio de Janeiro (UFRJ).

Em abril  de 2024, a farmacêutica fluminense Glaucia Souza, filha de um homem indígena e uma mulher negra, foi
indeferida em um concurso para a vaga de farmacêutico bioquímico, também na UFRJ. Neste agosto de 2025, Glaucia
Souza recebeu uma sentença judicial negando seu pedido para permanecer na lista de cotistas. As duas candidatas são
descendentes diretas de indígenas, e concorreram na modalidade “pretos e pardos” – no caso, autodeclaradas “pardas”.
Mas, afinal, pessoas como Glaucia e Amanda devem ou não fazer jus à política de cotas?

Não pretendo, com este texto, responsabilizar os movimentos sociais negros por um problema que antecede a própria
existência deles. Tampouco é meu intuito fazer das bancas de heteroidentificação um “bode expiatório”, menos ainda
deslegitimar a política de cotas raciais. Essas seriam saídas fáceis para um problema bem mais complexo.

Antes, meu propósito é muito outro: discutir a responsabilidade do Estado brasileiro para com pessoas como Amanda e
Glaucia. Começo com uma questão central: por que pessoas de origem indígena se declaram como pardas, e concorrem às
cotas raciais nessa modalidade, ao invés de se autodeclararem e concorrerem como indígenas?

A formação histórica do caboclo

Uma forma de responder isso é voltando à história do Brasil – mais especificamente, à história da formação do grupo que
ficou historicamente conhecido como “caboclo”. Esse tema já foi abordado com excelência e profundidade histórica no
texto “Pardos-indígenas – dilemas das cotas raciais”, assinado pelo historiador João Victor Castela. O pesquisador nos
explica que, durante o período colonial, indígenas de diversas etnias foram agrupados nas missões jesuíticas, onde eram
catequizados e aprendiam a “língua geral”, bem como usos e costumes europeus.

Esse processo de transfiguração cultural acabou por fazer com que, com o passar das gerações, os indígenas submetidos a
isso fossem progressivamente perdendo a memória de quais eram suas etnias específicas – afinal, com a substituição da

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a

https://aterraeredonda.com.br/acoes-afirmativas-para-indigenas/
https://aterraeredonda.com.br/pardos-indigenas-dilemas-das-cotas-raciais/


a terra é redonda

Ações afirmativas para indígenas - 28/08/2025 - 2/5
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

língua nativa pela “língua geral” (e, posteriormente, pelo português), bem como a intensa mescla entre diferentes etnias,
ficava difícil, quase impossível, manter esse tipo de informação.

É a partir daí que emerge a figura do “caboclo”: um indígena genérico, que apenas se sabia ser indígena, mas cuja etnia
específica era desconhecida. Já os indígenas que não foram assimilados à sociedade colonial  ficaram historicamente
conhecidos como “índios bravos” ou “tapuias de língua travada”, vistos como “selvagens” e “hostis” – enquanto o caboclo,
ou “índio da língua geral”, era considerado “civilizado”.

Essa história, para o bem ou para o mal, introduziu uma cisão insuperável na população nativa. “Caboclos” e “índios
bravos” tornaram-se dois grupos que seguiram trajetórias histórico-sociais absolutamente distintas, e que não raramente
nutriam relação de alteridade entre si.

A grosso modo, podemos dizer que as pessoas de origem indígena que hoje se autodeclaram “pardas” são descendentes
dos caboclos dos séculos XVIII e XIX. Por isso mesmo não sabem dizer suas etnias de origem – sequer se identificam como
indígenas, em primeiro lugar, já que historicamente o “caboclo” sempre ocupou um lugar social muito diferente do “índio
bravo”.

Por que descendentes de indígenas se declaram pardos?

A partir de 1940, o IBGE descontinuou a categoria “caboclo” como opção oficial de resposta no quesito “cor” dos censos
nacionais,  incluindo-os  na  categoria  parda.  Descendentes  de  indígenas,  portanto,  estão  oficialmente  contados  como
“pardos” há mais  de oito  décadas.  Vale lembrar que as maiores proporções de pardos são registradas em estados
amazônicos: Pará (69,87%), Amazonas (68,79%) e Acre (66,25%). Se, na Bahia, o “pardo” é um negro de pele clara, no
Amazonas, “pardo” é o descendente de indígenas – mas por que apenas a perspectiva sudestina e baiana (nunca a nortista)
é considerada no debate racial?

E, por mais que alguns queiram defender que tais pessoas devam se declarar indígenas, isso não é uma saída sequer viável
para a maioria. Primeiro porque “indígena”, ao contrário de “negro” e “branco”, não é uma categoria definida por fenótipo.
Sim, existem os “traços indígenas”. Entretanto, a identidade indígena não é definida por isso. A Convenção 169 da
Organização Internacional do Trabalho (OIT), marco legal de referência para os povos originários, define o indígena como
aquele que se reconhece como parte de um povo indígena, e é também reconhecido pelo povo a que diz pertencer.

O pardo descendente de indígenas também merece reparação?

Como argumentei anteriormente, a maioria dos pardos descendentes de indígenas sequer sabem, em primeiro lugar, o
povo ao qual pertenciam seus ancestrais. E, ainda que o saibam, não necessariamente serão reconhecidos por ele, tendo
em vista que diversos povos não reconhecem descendentes que foram socializados fora das comunidades.

Esse critério se reflete nos editais para cotas raciais, que exigem do candidato indígena que comprove pertencimento
étnico por meio do RANI ou de uma declaração de pertencimento étnico assinada por uma liderança indígena.

Para pessoas como Glaucia e Amanda, que nunca tiveram qualquer inserção em qualquer comunidade indígena, tal
documentação é impraticável de ser obtida. Como afirma Glaucia Souza em sua rede social: “Eu não tenho esse documento
e acredito que não faço jus ao mesmo, pois o meu pai era um homem que foi aldeado e viveu essa realidade, eu não”.

Na mesma direção, Amanda também afirmou: “a cota de indígenas é apenas para aqueles que possuem o RANI ou o
reconhecimento de uma liderança indígena. Se eu colocasse a cota para pessoas indígenas, eu poderia estar tirando o
lugar de quem realmente tem direito, aí sim seria injustiça”.

As candidatas reconhecem que não fazem jus às cotas para indígenas. Mesmo que quisessem concorrer nessa modalidade,

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a



a terra é redonda

Ações afirmativas para indígenas - 28/08/2025 - 3/5
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

esbarrariam no obstáculo da prova documental. Lhes resta, portanto, concorrer na modalidade “pretos e pardos”. O que
esbarra em outro impasse: as bancas de heteroidentificação costumam aprovar apenas os pardos que percebem como
“negros de pele clara”.

E tanto Amanda quanto Glaucia sabem não ter tais características – como poderiam ter, sendo descendentes de indígenas?
Como afirmou Glaucia em sua rede social: “sou filha de uma mulher negra e um homem indígena e meu fenótipo mais se
assemelha ao meu pai. Então não, eu não tenho um cabelo crespo ou um nariz negroide, mas sou visualmente parda”.
Amanda: “sempre reconhecida como descendente de indígenas, que segundo o IBGE também é considerado pardo, além de
possuir as características físicas que indicam isso. Sou natural do município mais indígena do Brasil (São Gabriel da
Cachoeira, AM)”.

A fala de Amanda sobre descendentes de indígenas serem considerados pardos pelo IBGE se ancora na própria definição
do Instituto, que define como parda a “pessoa que se identifique com mistura de duas ou mais opções de cor ou raça,
incluindo branca, preta, parda e indígena” – a menção à origem indígena estando, portanto, de fato explícita no próprio
documento oficial do Instituto.

A autodeclaração das candidatas não está necessariamente errada. A ideia do pardo enquanto “negro de pele clara” pode
até ser o entendimento legalmente consolidado, mas não necessariamente reflete o pensamento do cidadão brasileiro
médio. Vale lembrar que 60% dos pardos não se consideram negros, segundo levantamento recente do Instituto Datafolha
– parte desse número pode ser atribuído a descendentes de indígenas que não foram socializados como indígenas e/ou que
desconhecem seu povo específico de origem, como é o caso de Amanda e Glaucia. Mas pessoas como elas precisam de
cotas raciais?

Historicamente, os caboclos nunca ocuparam o mesmo lugar do branco – assunto já tratado pelo antropólogo Charles
Wagley (1952), cujo estudo sobre as relações raciais na Amazônia, por alguma sintomática razão, pouco é citado hoje.
Charles  Wagley  observou  que  os  caboclos  constituíam  uma  camada  de  camponeses  ou  trabalhadores  urbanos
empobrecidos.

Em Manaus, a capital mais parda do país, qualquer um que visite o Distrito Industrial perceberá uma nítida divisão racial,
em que os operários, com o característico tipo físico amazônico, são chefiados por brancos ou asiáticos. Há apenas duas
semanas lembro-me de, ao dobrar uma esquina em Belém, ter visto crianças moradoras de rua: todas de pele parda,
cabelos lisos e o característico fenótipo amazônico. Isso tem uma razão histórica de ser.

Os povos indígenas sempre tiveram uma economia de subsistência. O caboclo é descendente daqueles que foram retirados
de seus territórios e integrados (muitas vezes de forma forçada) ao modo de vida ocidental. Com isso, tiveram de se
adaptar  a  um  sistema  econômico  que  lhes  era  estranho:  o  sistema  de  acumulação  capitalista.  A  vulnerabilidade
socioeconômica hoje observada nesse grupo deriva do fato de que sua “integração” a esse sistema nunca foi plena. Foram
integrados como servos precarizados.

Como afirmou Roberto Cardoso de Oliveira (1996, p. 117), o caboclo é visto como “alguém cujo único destino é trabalhar
para o branco”. Isso fica evidente em um episódio da série “Brasil Hoje” sobre a Zona Franca de Manaus, transmitido em
1975 e disponível no arquivo nacional. Por volta do minuto 4:00, declara o narrador: “A indústria de joias de Manaus forma
o seu  próprio  pessoal:  caboclos  subitamente  transformados  em unidades  de  trabalho  de  excelente  produtividade  e
assimilação”. É exatamente assim que a branquitude enxerga o caboclo: um mero “peão”.

No  passado,  o  Estado  retirou  os  ancestrais  dos  atuais  “pardos  de  origem  indígena”  de  suas  terras.  Integrou-os
forçosamente a um modo de produção radicalmente diferente daquele que conheciam e praticavam. Transformou-os em
força de trabalho precarizada. O mesmo Estado que fez isso hoje deve, sim, alguma reparação aos descendentes das
vítimas desse processo histórico. Assim como deve reparação ao negro e ao indígena étnico. Entretanto, à diferença destes
dois  últimos grupos,  o  Estado nunca se  preocupou em reparar  nada ao pardo não-negro de ascendência  indígena,

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a

https://censo2022.ibge.gov.br/component/rsfiles/download-file/files.html?path=censo2021%252Fmanuais%252FManual_de_Entrevista_CD_1.04_v_05.22.pdf&Itemid=7959
https://censo2022.ibge.gov.br/component/rsfiles/download-file/files.html?path=censo2021%252Fmanuais%252FManual_de_Entrevista_CD_1.04_v_05.22.pdf&Itemid=7959
https://g1.globo.com/politica/noticia/2024/11/24/datafolha-60percent-dos-pardos-nao-se-consideram-negros.ghtml
https://pt.wikipedia.org/wiki/Ficheiro:Brasil_Hoje_n._88_(1975)_-_Document%C3%A1rio_da_Ag%C3%AAncia_Nacional_sobre_a_cidade_de_Manaus,_Amazonas.webm


a terra é redonda

Ações afirmativas para indígenas - 28/08/2025 - 4/5
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

descendente dos antigos caboclos.

Qual a solução para essa questão? Particularmente, não penso que o caminho seja através das ações afirmativas para
indígenas. Afinal, a identidade indígena, no Brasil, se constituiu de maneira etnificada, e não racializada. Definir o acesso
às cotas para indígenas por um critério fenotípico,  em lugar do pertencimento étnico comprovado por documentos,
enfrentará resistências (justas) por parte dos movimentos indígenas.

O caminho, a meu ver, perpassa pelo reconhecimento dos fenótipos indígenas como uma possibilidade dentro da categoria
parda. O que, diga-se de passagem, já ocorre na mentalidade da população. Logo, não estaria sendo inventado nada que
não já exista na prática. Seria, apenas, um reconhecimento institucional de um fenômeno já existente. Isso possibilitaria
que as bancas aprovassem, além dos pardos de fenótipo negro, também os de fenótipo indígena.

É verdade que as cotas raciais foram projetadas para as pessoas negras. Entretanto, também é verdade que há milhões de
Glaucias e Amandas que crescem se entendendo como “pardas”,  estão em franca vulnerabilidade socioeconômica e
amargam desigualdade estrutural e histórica em relação ao branco.

Essas pessoas também ouvem aos quatro cantos que há cotas raciais para “pretos e pardos” – e, por se entenderem como
“pardas”, julgam-se público-alvo da política. Entretanto, diferentemente das pessoas socialmente lidas como brancas que
se autodeclaram pardas, os descendentes de indígenas não fazem isto por má-fé ou para burlar o sistema. Buscam essa
política porque se sabem racializados.

Como dito no início do texto, não pretendo responsabilizar os movimentos negros pelas mazelas dos “caboclos”, que são
históricas e já duram séculos. A responsabilidade ainda é do Estado, que sequer se importou em produzir dados sobre essa
população – pelo contrário: agiu para a sua invisibilização em 1940. A responsabilidade é, também, do próprio grupo, que
deveria se organizar politicamente.

De todo modo, fato é que certificados étnicos e avaliações fenotípicas baseadas em “traços negroides” não dão conta de um
grupo de pessoas que, por um lado, não estão inseridas em grupos étnicos; por outro lado, não apresentam características
fenotípicas de pessoas negras – afinal, podemos dizer que são verdadeiros “indígenas raciais”. Disso resulta que esse
grupo, apesar de afetado pelo racismo, não consegue se beneficiar das políticas de equidade, na configuração que possuem
atualmente. Algo deve ser feito por essas pessoas.

Dos movimentos negros e indígenas espera-se, minimamente, que apoiem estas pessoas e suas eventuais (e razoáveis)
reivindicações por reformas na lei de cotas e no Estatuto da Igualdade Racial – ressalto: reforma, e jamais revogação.
Negros e indígenas já deram suas mãos contra o colonialismo no passado. Nada impede que hoje façamos novamente o
mesmo. Dessa vez, contra exclusões injustas ocasionadas por falhas em uma política pública que ainda tem muito o que ser
aperfeiçoada, para que beneficie mais pessoas racializadas e reflita a diversidade racial de um país continental – que está
bem longe de ser apenas preto-e-branco.

*Leonardo Rocha é mestre em Psicologia pela Universidade Federal da Bahia (UFBA).

Referências

OLIVEIRA, Roberto Cardoso de. O índio e o mundo dos brancos. São Paulo: Editora Pioneira, 1996.

WAGLEY, Charles. Race and class in rural Brazil. Paris: UNESCO, 1952.

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a



a terra é redonda

Ações afirmativas para indígenas - 28/08/2025 - 5/5
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

A Terra é Redonda existe graças aos nossos leitores e apoiadores.
Ajude-nos a manter esta ideia.
CONTRIBUA

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a

https://aterraeredonda.com.br/CONTRIBUA/

