
a terra é redonda

Arte e cultura em Trotsky - 07/08/2020 - 1/20
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

Arte e cultura em Trotsky

Por FLO MENEZES*

Leon Trotsky, as artes e a cultura, e suas influências no trotskismo brasileiro de Mário Pedrosa

“O ‘espírito’ é ‘maculado’ desde o início pela maldição da matéria, que surge sob forma de camadas de ar em
movimento, sons, em suma, sob forma de linguagem.”

(Marx & Engels 1975, 313)

Da epopeia à tragédia
Um fato trágico ocorrido a 14 de abril de 1930 em Moscou encerra o ciclo dos primeiros 13 anos da Revolução Russa,
tornando-se emblemático da época de sua aguda burocratização: o suicídio, aos 36 anos, do poeta Vladimir Maiakovski.
Sendo Maiakovski considerado por muitos como o principal protagonista da poesia revolucionária e como um dos mais
atuantes – nos termos de Trotsky – companheiros de viagem (Попутчик) da Revolução, tal acontecimento serve de foco
para um importante texto do líder do Exército Vermelho, escrito, já no exílio, para o Boletim da Oposição Russa em maio
daquele mesmo ano em homenagem póstuma ao poeta e convertido a posteriori em um dos capítulos de seu paradigmático
livro Literatura e Revolução, de 1924.

No quarto parágrafo desse texto, intitulado “O suicídio de Maiakovski”, Trotsky procura denunciar o conteúdo pernicioso
do aviso oficial do governo soviético acerca da morte do poeta, tal qual formulado pelo Secretariado-Geral do Partido – ou
seja,  por Stalin –,  que procurava dissociar o ato extremo do poeta às suas atividades sociais e literárias.  O ato de
Maiakovski teve caráter passional: o poeta vivia em meio a uma complicada triangulação amorosa com sua amada Lília
Brik e seu marido, e pode-se aventar certo componente potencialmente depressivo de seu caráter. Apesar disso, a frase
inaugural da poesia-testemunho deixada pelo poeta dizia: “Ninguém é culpado da minha morte e, por favor, nada de
fofocas”. Mesmo assim, Trotsky procura entender o contexto de seu ato e associa, não sem razão, a decisão trágica de
Maiakovski à coerção crescente que a cultura e as artes sofriam sob o jugo do stalinismo já em curso: “Os melhores
representantes da juventude proletária […] caíram sob as ordens de pessoas que converteram em critério de realidade a
sua própria falta de cultura.” (Trotsky 1980a, 224).

Ao que se assistiu, dos primeiros dias da Revolução Russa ou mesmo dos anos que a ela imediatamente antecederam ao
final da década de 1920, foi uma notável perda de vigor revolucionário e de liberdade de criação no terreno essencialmente
especulativo das artes, concomitante à imposição intelectualmente obtusa de um pensamento provinciano, condizente com
a teoria nacionalista e, naquele contexto, fundamentalmente antimarxista do Socialismo Num Só País, típico da burocracia
stalinista.

Não tardou muito para que a asserção de Trotsky logo encontrasse oposição no seio do governo soviético. Homem de
grande cultura e de digno passado militante nas fileiras históricas bolcheviques, Anatoli Lunatchárski, Comissário do Povo
para a Instrução Pública até 1929, aos poucos perdia representatividade no governo stalinista e procurava, com sua
habilidade política, flexibilidade e capacidade de adaptação aos cursos do poder, agarrar-se a alguma boia em alto mar e
apartar-se da Oposição de Esquerda trotskista, e é neste contexto que, em 1931, concebe um eloquente texto dedicado ao
poeta russo (“Vladímir Maiakovski, inovador”), em que, não sem certa ironia, se opõe à afirmação de Trotsky:

“Trotsky escreveu que o drama do poeta é ter amado a revolução com todas as suas forças, ter ido ao seu encontro, quando

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a

https://aterraeredonda.com.br/arte-e-cultura-em-trotsky/


a terra é redonda

Arte e cultura em Trotsky - 07/08/2020 - 2/20
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

essa revolução já não era autêntica, se perdendo em seu amor e sua caminhada. Naturalmente, como podia ser autêntica a
revolução, se Trotsky não participa dela? Só isso já basta para demonstrar que é uma revolução ‘falsa’! Trotsky também
afirma que Maiakovski tirou a própria vida porque a revolução não seguia a via trotskista. […] No interesse de seu pequeno
grupo político, insignificante e falido, Trotsky acolhe tudo o que é hostil aos elementos progressistas do mundo socialista
que estamos criando.” (Lunatchárski 2018, 199)

Procurando delimitar a crítica trotskista simplesmente ao campo de uma mera disputa interna pelo poder, movida pela
vaidade pessoal e não por uma concepção essencial e eminentemente política e ideológica, Lunatchárski ainda precede a
esta passagem duas frases que o fazem situar, naquele momento, no campo oposto ao de Trotsky: “Atualmente, Trotsky
está com os filisteus. Ele não é mais, como nós, camarada do Maiakovski de ferro, mas de seu duplo [pequeno-burguês]”
(idem, ibidem).

Mas mesmo em meio à crise política soviética que se alastrava pelo início da década de 1930, e que resultaria na dizimação
completa da Oposição de Esquerda russa e no implacável controle das artes pela ditadura stalinista, fazendo daí resultar
uma arte engajada e classificada como da escola do Realismo Socialista – com uma qualidade artística das piores que já se
viu na história das artes –, Trotsky e Lunatchárski pareciam concordar em um ponto: os elos que atavam a revolucionária
obra maiakovskiana ao velho mundo burguês. Trotsky mesmo, ao início de seu ensaio, afirmava:

“Maiakovski quis, sinceramente, ser revolucionário, antes mesmo de ser poeta. Na realidade, ele era acima de tudo um
poeta, um artista, que se afastou do velho mundo sem romper com ele.” (Trotsky 1980a, 223)

Mas teria podido Maiakovski livrar-se por completo, mesmo tendo feito parte do bolchevismo histórico e da Revolução, dos
matizes de classe com os quais sua elaboração poética estava, de certo modo, tingida? Afirmando-se pela especulação do
Novo artístico na forma e no conteúdo, e dando as mãos à Revolução, teria o poeta podido livrar-se, mesmo assim, de sua
proveniência pequeno-burguesa ou – nos termos de Lunatchárski – de seu duplo?

 A arte submetida à sua análise classista
É provável que tal dilema tenha contribuído sobremaneira para a decisão de Maiakovski de pôr fim à sua existência. A
estratégia stalinista da “autocrítica” ali já se perfilava e viria a caracterizar a farsa coercitiva dos Processos de Moscou, os
quais culminariam por dizimar quase que a totalidade dos revolucionários de 1917. Não seria ilógico deduzir, pois, que os
rumos castradores do stalinismo no poder soviético foram fatores determinantes para o desânimo existencial do grande
poeta: a cobrança moral e autopunitiva constituíra provavelmente o ingrediente psíquico decisivo que lhe teria impelido à
auto-aniquilação.

A mesma questão que se coloca diante do fato artístico é, contudo, extensível a qualquer outro campo do saber. A rigor,
poderíamos nos perguntar se os maiores revolucionários de nossa história moderna, Marx, Engels, Lenin, os próprios
Trotsky e Lunatchárski, a maior parte dos bolcheviques, Mao Tse-Tung, Fidel Castro e Che Guevara, teriam como se
desvencilhar de suas origens pequeno-burguesas, e mais: se a própria questão faria algum sentido[i].

Fato é que toda a história do saber decorre irrevogavelmente de suas condições históricas, e sendo o projeto socialista
posterior à revolução burguesa, é natural que a Cultura, que, na bela definição de Roland Barthes, “é tudo em nós exceto
nosso presente”[ii], carregue consigo os traços classistas de sua proveniência histórica para dentro da nova construção
socialista.

A questão esbarra na análise propriamente marxista da arte e da cultura, que procurou desvendar os elos ideológicos que
unem as camadas conscientes e subconscientes do pensador e – poderíamos estendê-lo – do artista. Em uma carta a Franz
Mehring, de 14 de julho de 1893, escreve Engels: “A ideologia é um processo que o presumível pensador segue, sem
dúvida  conscientemente,  mas  com  uma  consciência  falsa.  As  verdadeiras  forças  motrizes  que  o  impelem  são-lhe
desconhecidas, pois, se assim não fosse, não se trataria de um processo ideológico.” (Engels in: Marx & Engels 1974, 44).

Já prenunciando o enfoque nos modos pelos quais o subconsciente faz transparecer, no nível da elaboração plenamente
consciente, as raízes sociais, pulsionais e afetivas, enfoque este que viria caracterizar os pilares da teoria psicanalítica
freudiana no século  XX,  Engels  nos  atenta sobretudo para a  influência,  em qualquer  fato  de pensamento –  e,  por
conseguinte, de cultura –, da ideia sobre as formulações, isto é, do conteúdo sobre a forma, ideia esta necessariamente

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a



a terra é redonda

Arte e cultura em Trotsky - 07/08/2020 - 3/20
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

decorrente das condições materiais de vivência e de sobrevivência dos cidadãos e que são impostas e geridas pelas classes
dominantes. É nesse sentido que, na Ideologia alemã,  Marx e Engels afirmarão: “As ideias da classe dominante são
também as ideias dominantes de cada época, ou, por outras palavras, a classe que é a potência material dominante da
sociedade é também a potência espiritual dominante.” (Marx & Engels 1974, 22).

Mas se essas premissas são verdadeiras, o mérito de Marx e Engels em desvendar os mecanismos de dominação nas
sociedades classistas não os impediu de evitar com que uma própria interpretação de tipo mecanicista se tornasse
preponderante no marxismo histórico e fosse aplicável, sem qualquer tipo de relativização, a qualquer campo do saber
humano, o que implicaria em uma atitude previamente condenatória de todo fato de cultura, uma vez que uma sociedade
sem classes sequer ainda existia. Em outras palavras – e nos atendo apenas ao campo artístico e cultural –, para Marx e
Engels, mas não para boa parte daqueles que reivindicariam de suas ideais, a dialética materialista marxista deveria estar
apta a entender, interpretar e refletir sobre as influências classistas nas obras de arte, mas os produtos da arte não
poderiam deixar, igualmente, de serem considerados a partir de suas próprias especificidades, de modo a podermos,
mesmo em uma nova sociedade socialista, usufruir dos fatos de cultura, necessariamente históricos.

Foi precisamente sobre este ponto que se debateu Trotsky, já nos inícios dos anos 1920, contra tendências mecanicistas no
seio do bolchevismo, quando discutia a relação entre “O partido e os artistas” (artigo de 9 de maio de 1924), afirmando que
“a arte e a política não podem ser abordadas do mesmo modo. Não porque a criação artística seja uma cerimônia ou uma
mística, […] mas antes porque possui suas regras e seus métodos, suas leis próprias de desenvolvimento, e sobretudo
porque na criação artística os processos subconscientes desempenham um papel considerável, e tais processos são mais
lentos, mais indolentes, mais difícil de serem controlados e dirigidos, precisamente por serem subconscientes.”[iii] (Trotsky
1973, 138).

Ora, se a Revolução Socialista era almejada pelo marxismo, não o era para que as classes trabalhadoras continuassem a se
ver tolhidas do acesso à cultura e se verem obrigadas a restringir sua existência às necessidades de sobrevivência e à
opressão do trabalho explorado, mas, ao contrário, para que sua emancipação significasse também uma emancipação de
seu espírito. Foi nesse sentido que Lenin, tão crítico quanto Trotsky com relação à defesa de uma “cultura proletária”
(proletcult) – tal como promulgada por alguns de seus camaradas (dentre os quais o próprio Lunatchárski) no seio do
partido bolchevique –, afirmara, em um artigo intitulado “A cultura proletária”, de 9 de outubro de 1920, que “o marxismo
conquistou sua significação histórica universal como ideologia do proletariado revolucionário porque não rechaçou de
modo algum as mais valiosas conquistas da época burguesa, mas, ao contrário, por ter assimilado e reelaborado tudo o que
houve de mais valioso em mais de dois mil anos de desenvolvimento do pensamento e cultura humanos.”[iv] (Lenin 1979,
271).

O fato, entretanto, de o marxismo consistir antes em uma interpretação de cunho filosófico-político dos fatos de cultura, e
não propriamente em um modus operandi da própria criação artística, isto é, de o marxismo, diante do fato artístico, se
ater antes à interpretação e ao entendimento das ideias do que na produção ativa e criativa das formas, fez com que
acabasse por servir ao pensamento mecanicista – àquele mesmo ao qual Marx teria repetido sua célebre frase: “Então eu
mesmo não sou marxista” – não como instrumento de interpretação e reflexão (e até mesmo de posicionamento) diante do
fato artístico, mas antes como instrumento de imposição à criação artística de certa “conduta ideológica” a ser seguida
pelo criador.

As consequências mais funestas deste desvio das intenções genuinamente marxistas, as conhecemos bem: a ideologia
“marxista” passa a exercer papel condenatório, de julgamento e controle, enquanto deveria, criticamente, se abster – como
desejaram Marx e Engels, Lenin e Trotsky – de procurar exercer mão de ferro sobre o ato da criação artística. As
concepções marxistas, quando diante das obras artísticas, passam então a serem identificadas com aquelas que darão
importância  sobretudo  ao  conteúdo  ideológico  explícito  da  obra  de  arte,  a  despeito  do  que  ela,  mesmo  quando
manifestamente reacionária, pudesse conter de formalmente revolucionária. Como bem descreve um dos principais críticos
literários que o Brasil já teve, o marxista Antonio Candido, “para essas concepções [marxistas, ou, a bem da verdade,
pseudo-marxistas], as obras de arte e de literatura deveriam ser necessariamente interpretadas e avaliadas segundo a sua
dimensão social e, não raro, segundo o seu significado político potencial. Em consequência, a crítica tendia a concentrar-se
no conteúdo e a negligenciar as questões de forma, inclusive a fatura.” (Candido in: Castilho Marques Neto 2001, 15).

Entretanto, o desejo de que o crítico ou a crítica marxista pudesse dar conta dos problemas da forma não foi ausente dos

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a



a terra é redonda

Arte e cultura em Trotsky - 07/08/2020 - 4/20
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

revolucionários russos. Lunatchárski, ao elaborar as “Teses sobre as tarefas da crítica marxista” (de abril a junho de 1928),
reconhece que “o crítico marxista toma como objeto de sua análise, antes de tudo, o conteúdo da obra, a essência social
que essa encarna”, mas em seguida expressa esse desejo, afirmando que não se podia “ignorar a tarefa particular de
análise das formas literárias”, e que “o crítico marxista não deve se omitir a esse respeito” (Lunatchárski 2018,144).

Quando faz isso, esbarra na questão de que nas próprias formas artísticas – e isto mesmo em relação às linguagens
artísticas  mais  distantes dos significados verbais  quando voltadas a  si  mesmas,  tal  como principalmente o  caso da
linguagem musical  –  podem-se como que “rastrear” conteúdos ideológicos que,  de certo modo,  lhe deram vazão.  A
afirmação, contudo, daria igualmente vazão a uma interpretação tendenciosa e controladora das próprias formas artísticas.
Por tal viés, a autonomia das formas artísticas perderia qualquer sentido, deixando-se de reconhecer o que tipifica a obra
de arte: o exercício sobre si mesma e sobre a história de sua linguagem; em outras palavras, sua intertextualidade.

 As características definitórias da arte
Quando Trotsky afirma, em Literatura e Revolução, que “a arte deve abrir por si mesma o seu próprio caminho”, e que “os
métodos do marxismo não são os mesmos da arte” (Trotsky 1980a, 187), tem em mente justamente as especificidades do
campo artístico e, considerando-se a arte como um todo, suas leis genéricas, porém próprias, e que escapam à análise
marxista. Se os métodos do marxismo podem interpretar a arte e até mesmo “explicar”, do ponto de vista sociológico e
ideológico, o advento de determinada tendência artística, eles serão insuficientes para entendê-la em toda a sua plenitude,
e muito menos ainda uma dada obra artística em particular. Assim sendo, somente adentrando o terreno específico das
linguagens artísticas é que uma determinada obra poderá ser profundamente compreendida:

“É perfeitamente exato que nem sempre se pode seguir somente os princípios marxistas para julgar, rejeitar ou aceitar
uma obra de arte. Uma obra de arte deve-se julgar, primeiramente, segundo seus próprias leis, isto é, segundo as leis da
arte. Mas só o marxismo pode explicar por que e como, num determinado período histórico, aparece tal tendência artística;
em outras palavras, quem expressou a necessidade de certa forma artística, e não de outras, e por que.” (Trotsky 1980a,
156)

O jdanovismo cultural, isto é, a doutrinação stalinista que arregimentou as artes (sem falarmos das outras áreas do saber
humano), tal como promulgada mormente por Andrei Jdanov a partir de 1946, mas que nada mais fazia que corresponder
às coerções que os artistas já sentiam na pele ao final dos anos 1920, ignorou por completo as leis às quais se referia
Trotsky, genéricas a toda criação artística e independente das leis que lhes seriam complementares, quais sejam: as que
regem especificamente cada uma das linguagens artísticas. Contrariando o princípio supremo que fundamenta toda obra
artística de valor ao longo da história da humanidade, qual seja: o da liberdade de criação, a doutrinação jdanovista repetiu
o ato trágico de Maiakovski: fez com que a arte produzida sob seus “auspícios” cometesse suicídio.

Seria deveras pretensioso fazer uma análise exaustiva e taxativa de todos os aspectos que poderiam tipificar uma obra de
arte, mas vejamos, sucintamente, os fatores que parecem condicionar a fatura da obra artística, ou seja, àquilo a que
Trotsky aludira quando falava de suas “próprias leis” ou de que trata o Manifesto da F.I.A.R.I. em seu ponto 2, quando fala
das “leis específicas a que está sujeita a criação intelectual”.

 Intertextualidade
A primeira dessas características é o que chamamos acima de intertextualidade, isto é, a faculdade da obra arte em
dialogar com outras obras de sua linguagem, contemporâneas ou pertencentes ao passado. Se a música – para a tomarmos
como exemplo de uma das linguagens artísticas – fora bem definida por Roman Jakobson como uma semiosis introversiva
(cf. Jakobson 1973, 100), isto é, uma linguagem cujos signos se remetem continuamente a elementos interiores à sua
própria articulação sígnica, à sua própria técnica, e se por isso ela se distingue da linguagem verbal, cujas palavras
rementem-se externamente aos conceitos que evocam, quando ouvimos uma cadência tonal, um ritmo, uma citação de
outra peça ou certa maneira de orquestrar – atendo-nos somente à sua percepção estética –, tecemos relações com todo o
arsenal de cultura musical que temos depositado em nós. E o mesmo ocorre com toda obra de arte em todas as demais
linguagens. A obra artística estabelece diálogos contínuos com aspectos precisos de sua história: “A atividade criadora do
homem histórico é, de modo geral, hereditária” (Trotsky 1980a, 156). Ao mesmo tempo em que institui um Novo, a obra é

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a



a terra é redonda

Arte e cultura em Trotsky - 07/08/2020 - 5/20
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

também, por mais que se queira romper com o passado, sempre um comentário sobre o que já se fez.

Tecnicidade
A este aspecto, alia-se um segundo, a ele indissociável. A obra de arte necessariamente lida com sua tecnicidade. A julgar
pelo grau de elaboração de suas técnicas, dada linguagem artística pode inclusive encerrar o risco de tornar-se inacessível
ou pouco acessível àqueles que não se inteirarem de seus meandros técnicos, ao menos no nível de uma sua compreensão
plena. Tal risco ocorre particularmente com a música, com suas técnicas de escritura musical – o que certamente faz da
linguagem musical a mais difícil das artes, dado o elevado nível de sua tecnicidade –, mas tal característica faz parte, em
maior ou menor grau, de toda linguagem artística.

Não-linearidade histórica
A obra de arte que faz época, ou seja, que se firma na história de sua linguagem por suas qualidades artísticas, guardará
sempre o potencial de ser “relida” e “reinterpretada” em épocas futuras e em condições distintas daquelas pelas quais
nascera. E mais que isso: há diversos casos, na história das artes, em que uma obra é redescoberta ou revalorizada,
tirando-a do esquecimento. Tal fato distingue substancialmente a obra de arte da política: em política, as ações têm de
surtir efeito imediato para terem validade; caso contrário, sucumbem e não são consideradas como vitoriosas. Poder-se-ia
argumentar que o trotskismo é prova contrária a essa tese:

Trotsky saiu derrotado e acabou morto a mando de Stalin, mas as ideias trotskistas excedem a pessoa de Trotsky. Sua
ressonância demonstrou-se, em certo sentido, vencedora, pois permanece atuante, e em pleno 2019 é de Trotsky e de seu
legado que estamos falando no Congresso de Cuba, e não do legado stalinista! O julgamento daquilo que é propriamente
“vencedor” ou “perdedor”, no terreno político, deve, pois, ser relativizado. Mas como quer que seja, toda ação política visa
algum efeito imediato, mesmo que no plano das ideias. A obra de arte, ao contrário, não visa qualquer efeito imediato para
além do gozo estético que institui em si mesma – aquilo que Barthes chamava, em seu magnífico Le plaisir du texte, de
jouissance. E, assim agindo, guarda todo o seu potencial estético para uma eventual fruição futura.

Ainda que, na trama intertextual que institui os diálogos do artista com a história de sua linguagem, haja “progressividade”
e inegável desenvolvimento de sua técnica, não há propriamente “progresso linear”, ou seja, linearidade histórica absoluta
na história da arte, e as obras de arte podem se referir a feitos artísticos às vezes muito distantes delas temporalmente. Na
mesma medida, não se pode decretar a não validade de determinado feito artístico simplesmente por não ter exercido
influência imediata em obras subsequentes: “Na economia da arte, como na economia da natureza, nada se perde e tudo se
interliga” (Trotsky 1980a, 174)[v]. Lidamos mais com um trans-gresso, com um desenvolvimento não-linear dos fatos
artísticos. Se não há mera casualidade, tampouco há causalidade irreversível na história das linguagens artísticas. Nisso a
arte distingue-se igualmente da ciência, pois que se na história da ciência podem-se observar certos feitos que darão frutos
mais à frente, a regra geral do curso histórico científico é a contínua superação imediata de seus feitos pelas vias da
veracidade: uma vez comprovada determinada tese, certifica-se a hipótese anterior ou se a revoga de modo implacável. Em
arte, contudo, não há verdades estabelecidas, e nem superadas. Os feitos artísticos sucedem-se continuamente sem se
anularem, e o novo feito não anula o potencial estético de feitos passados; ao contrário: pela vias da intertextualidade,
amplia-o[vi].

Erro e risco
Indubitavelmente o artista almeja a formulação que lhe interessa: a jouissance estética de sua obra. E o artista honesto
deseja o acerto em suas elaborações. Mas diante da criação, não há como evitar o risco e, com ele, o próprio erro, e isto a
ponto de o erro adquirir, às vezes, lugar de honra na obra de arte. Assim é que Arnold Schönberg, um dos maiores músicos
do século XX, assevera: “[O erro] merece um lugar de honra, porque graças a ele é que o movimento não cessa, que a
fração  não  alcança  a  unidade  e  que  a  veracidade  nunca  se  torna  verdade;  pois  nos  seria  demasiado  suportar  o
conhecimento da verdade.”[vii] (Schönberg 2001, 458)

Vemos então que é na arte que toda a incerteza e toda a instabilidade da expressão têm lugar pleno de articulação, isto é, é

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a



a terra é redonda

Arte e cultura em Trotsky - 07/08/2020 - 6/20
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

na arte que a dramaticidade inerente a todo signo linguístico encontra seu lugar mais propício de exploração. A arte
potencializa, assim, as ambiguidades e as antinomias já existentes na própria relação entre significantes e significados no
interior do próprio signo linguístico e as que existem entre o próprio signo e o objeto que representa. A essa antinomia,
que se revela como algo essencial  à dinâmica das línguas,  já se referia Jakobson, quando escreve: “Por que isto é
necessário? Por que é necessário sublinhar que o signo não se funde com o objeto? Porque ao lado da consciência imediata
da identidade entre signo e objeto (A é A1), é necessária a consciência imediata da ausência de identidade (A não é A1); tal
antinomia é indispensável, pois que sem paradoxo não há dinâmica dos conceitos, nem dinâmica dos signos, a relação
entre conceito e signo se automatiza, arrefece o curso dos eventos, atrofia-se a consciência da realidade.” (Jakobson 1985,
53).

A arte parece, pois, constituir o lugar ideal para o exercício supremo em cima das ambiguidades que os próprios veículos
expressivos das linguagens artísticas oferecem ao criador. Com isso, acabam por instituir também o campo otimizado da
percepção estética essencialmente dialética, pois a passagem seguinte, na qual Trotsky fundamenta, em termos filosóficos,
a  continua  mutação  que  se  traduz  em  essência  de  sua  teoria  da  Revolução  Permanente  (revigorando  o  termo
originariamente formulado em 1850 por Marx: “Revolution in Permanenz” (cf.  Hosfeld 2011, 79)[viii]),  assemelha-se
sobremaneira à formulação jakobsoniana:

“O axioma ‘A’ é igual a ‘A’ é, por um lado, ponto de partida de todos os nossos conhecimentos e, por outro, é também o
ponto de partida de todos os erros do nosso conhecimento. […] Para os conceitos, também existe uma ‘tolerância’ que não
está fixada pela lógica formal baseada no axioma ‘A’ é igual a ‘A’, mas pela lógica dialética baseada no axioma de que tudo
se modifica constantemente.” (Trotsky 1984, 70)

A invenção e o Novo
Se a religião lida com o dogma e sua crença, e se a ciência, com a hipótese e sua veracidade, a arte lida com a invenção e
sua escritura (écriture, em sentido barthesiano). A obra artística empreende um movimento paradoxal no tempo, e tal
paradoxo é de sua própria natureza: por um lado, tece relações, pelas vias da intertextualidade, com as obras passadas;
por outro, centra grande parte de sua energia na invenção do Novo, apontando para o futuro. “Ich suche das Neue” –
“procuro o novo”, diz um dos personagens da ópera Von heute auf morgen op. 32 de Schönberg. Todo anacronismo em
arte, na repetição não inventiva e diluída de feitos passados, tende a morrer no ostracismo. Apenas o Novo irrompe no
presente, abre caminhos e faz a obra perdurar, e apenas ele, quando não surte o “efeito” imediato da inovação, guardará
potencial para sua redescoberta futura. Como objeto de conhecimento, o Novo é aquilo que permite à fruição estética a
consciência do próprio exercício da sensibilidade. Marcel Proust escreve:

“Não conhecemos verdadeiramente a não ser o que é novo, aquilo que introduz bruscamente em nossa sensibilidade uma
mudança de tom que nos atinge, aquilo que o hábito ainda não substituiu por seus pálidos fac-símiles.”[ix] (Proust 1989,
110)

Mais que irromper no presente, o Novo faz com que o criador com o presente não se contente e, abrindo caminhos, aponte
para o  futuro.  Tal  é  o  papel  da vanguarda artística,  correlata  à  vanguarda política.  E foi  desta  forma que Arthur
Schopenhauer, filósofo de cabeceira de Arnold Schönberg, e que tão bem definira o gênio artístico – conceito tão mal
compreendido e preconceituosamente categorizado como uma noção “burguesa” –, referiu-se, em sua Metaphysik des
Schönen, à “nervosidade” dos indivíduos geniais:

“[…] O presente raramente lhes é suficiente, porque na maior parte das vezes não preenche sua consciência, na
medida em que é demasiado insignificante. Daí o empenho infatigável pela procura incessante de objetos novos,
dignos de contemplação.” (Schopenhauer 2003, 63)

Controle absoluto versus imponderabilidade
A arte é, pois, o domínio da plena consciência e, por conseguinte, da quase desesperada – mas em geral muito prazerosa –
busca por um total controle do feito artístico, pois o Novo é aquilo que desperta a consciência plena:

“Qualquer sucessão de eventos nos quais tomemos parte por meio de sensações, percepções e, possivelmente, de

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a



a terra é redonda

Arte e cultura em Trotsky - 07/08/2020 - 7/20
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

ações, gradualmente cairá para fora do domínio da consciência quando a mesma sequência de eventos se repetir,
da mesma maneira e com elevada frequência. Mas será imediatamente elevada à região consciente se, em tal
repetição, a ocasião ou as condições ambientais encontradas em sua busca diferirem daquelas que existiram em
todas as incidências anteriores.” (Schrödinger 1997, 109)

O físico Erwin Schrödinger chama-nos a atenção, pois, para o fato de os processos orgânicos “associarem-se à consciência
na medida em que são novos” (Schrödinger 1997, 112)[x], e quando Trotsky discorria, em passagem previamente aludida
por nós, acerca do papel considerável que desempenham os processos subconscientes na obra de arte, não o fez em vão:
reconhecer a interferência de processos subconscientes é, ao mesmo tempo, enaltecer a busca da consciência plena das
articulações e dos jogos de linguagem ao elaborar uma obra de arte, pois que apenas com a plena consciência dos
processos e almejando-se um controle o mais rigoroso das técnicas de escritura é que pode-se dar vazão a um afloramento
genuíno dos processos inconscientes ou subconscientes. Em outras palavras, quanto mais controle se procura ter do objeto
artístico, mais autêntico aquilo que, apesar de todo controle, brota de imponderável, imprevisível e inesperado. É, pois, no
exercício de um chamado à consciência que acessamos a porta de nosso inconsciente; e é nisso que consistiu a revolução
da psicanálise freudiana.

Nesse sentido, as poéticas do acaso em arte – tal como o Surrealismo –, são estéticas periféricas ou minoritárias, e mesmo
tendo originado obras de valor, acabam sempre transparecendo uma clara e consciente postura do artista diante de sua
criação. O artista não pode se furtar à sua responsabilidade diante do feito artístico; ele é, desta forma – e mesmo quando
se pronuncia em sentido contrário –, a encarnação de sua própria consciência diante do Novo que deseja instituir: e é
assim que se coloca, mesmo quando realiza mais sínteses do que inovações, na vanguarda estética de sua época[xi].

Liberdade e Utopia
Por todas as suas características e por sua essência especulativa, inventiva, a arte não aceita e nem poderia aceitar
qualquer coerção. É o terreno da liberdade plena, pois que sem liberdade não pode haver pensamento especulativo. A obra
de arte encerra em si, portanto, a possibilidade do impossível, sob o risco do erro, mesmo não se furtando o artista de sua
enorme responsabilidade social e histórica – social, porque “até o discurso mais solitário do artista vive do paradoxo […] de
falar aos homens”[xii] (Adorno 2003, GS 12, 28-9); histórica, porque mesmo quando enseja uma ruptura, o artista não
deixa de se inserir na trama intertextual da história de sua linguagem e da linguagem dos homens. A obra de arte, por isso,
é o lugar onde sonha-se acordado,  no sentido do Tagtraum  (sonho diurno)  de que falava o filósofo marxista Ernst
Bloch[xiii]; institui, assim, uma Utopia tópica: é o lugar ou ambiente, criado pelo artista, em que vive-se, com liberdade
plena, o que ele a nós propõe, podendo-se, como espectador, sair deste mundo quando bem se queira e abandoná-lo, ou
amar esse novo mundo e revisitá-lo. A liberdade da criação é correlata à liberdade de seu usufruto.

Por todas as suas leis gerais, somadas às suas leis específicas, vemos que os métodos marxistas são insuficientes para lidar
com o fenômeno artístico, e, por conseguinte, qualquer controle exercido sobre a atividade artística criadora só poderá
advir daqueles que desconhecem por completo a essência da criação artística e do próprio marxismo:

“[…] No campo da literatura e da arte, não queremos suportar nem a tutela ‘trotskista’ nem a stalinista. […] Um
poder autenticamente revolucionário não pode nem quer se dar a tarefa de ‘dirigir’ a arte, e menos ainda dar-lhe
ordens, nem antes e nem depois da tomada do poder. […] A arte pode ser o grande aliado da Revolução na medida
em que seja fiel a si mesma.”[xiv] (Trotsky 1973, 210-211)

1 – O erro e o acerto surrealistas
Ao assumir o acaso como estratégia principal, o artista acaba abrindo mão da busca do controle total de seus materiais –
mesmo sabendo que tal controle pleno será inatingível – e promove à primeira instância das elaborações artísticas aquilo
que jamais emergirá na superfície da consciência sem abrir mão do que é: o subconsciente. Tal foi o erro fundamental –
mas um erro que não deixou, frisemos mais uma vez, de dar origem a algumas obras de valor histórico – do Surrealismo,
talvez a mais inconsistente das vanguardas históricas no campo das artes: assentar sua poética na crença de que o
inconsciente pudesse constituir a instância primeira das elaborações artísticas.

A escritura “automática”, como queria André Breton em literatura, é, pois, uma ilusão, uma vez que todo processo de

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a



a terra é redonda

Arte e cultura em Trotsky - 07/08/2020 - 8/20
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

elaboração criativa, e portanto necessariamente interferente (pois visando um Novo), passa irrevogavelmente por opções
conscientes do criador. Compreendeu-se mal o que Sigmund Freud formulava acerca do inconsciente, e o Surrealismo foi,
a rigor, um ledo engano. O próprio Trotsky, nas discussões que entreteve com Breton com vistas à elaboração do Manifesto
da F.I.A.R.I. (Federação Internacional da Arte Revolucionária Independente), esboçou suas dúvidas quanto ao emprego do
acaso por Breton,  como relata o  poeta francês em seu discurso na concentração organizada pelo Partido Operário
Internacionalista em comemoração ao aniversário da Revolução de Outubro em 11 de novembro de 1938, em Paris. Teria
lhe dito Trotsky: “Camarada Breton, o interesse que você dedica aos fenômenos de acaso objetivo não me parece claro”
(Trotsky & Breton 1985, 62). O Manifesto, como se sabe, foi redigido por Breton, corrigido por Trotsky e assinado no
México a 25 de julho de 1938 por Breton e Diego Rivera (Trotsky achou por bem não assiná-lo,  pois  abstendo-se,
transpareceria a autoria clara dos artistas), e centra questão nas condições sociais e políticas da arte e na necessidade da
afirmação de sua liberdade, mas ele não trata, obviamente, de questões eminentemente artísticas, ficando o emprego do
acaso e a discussão acerca da pertinência ou não de seu uso fora do âmbito do documento. O diálogo relatado por Breton
bem demonstra, entretanto, que a aproximação de Trotsky com o Surrealismo pautou-se sobretudo por uma estratégia
política, e não por um viés propriamente artístico.

E justamente nesse ponto reside a importância do Manifesto. Ainda que aliado a um movimento artístico – arriscamo-lo a
dizer – de pouca consistência ou no mínimo questionável, Trotsky alia-se, sintomaticamente, a uma corrente artística que,
mesmo se incorrendo no risco do erro, adquiria grande projeção como corrente da vanguarda artística internacional e
colocava-se em crassa oposição ao raso realismo imposto pelo totalitarismo stalinista: o Realismo Socialista.

De projeção internacional foi também, à época do Manifesto e depois dele, a oposição ao Realismo Socialista pela esquerda
anti-stalinista. Num importante texto intitulado “Realismo não é realidade” (de 11 de maio de 1957), o revolucionário
brasileiro, certamente o maior crítico de arte do Brasil, Mário Pedrosa, bem afirmaria em sua conclusão: “Não se pode pôr
nenhum ismo na realidade” (Pedrosa 1995, 106). A crítica de Pedrosa voltava-se ao Realismo Socialista stalinista, ainda
predominante na cultura soviética naquele final da década de 1950, mas sua oposição ecoa, na verdade, os brados do
Manifesto trotskista de 19 anos atrás. E, nesse ponto, o Surrealismo empreendeu talvez seu maior acerto: afirmar-se como
a corrente que mais claramente se opôs à barbárie cultural que o stalinismo impôs não somente aos artistas, mas a toda a
população sob o domínio soviético. Dez anos depois deste seu breve texto em oposição ao jdanovismo cultural, Pedrosa
ainda voltaria ao tema (no texto “A Revolução nas artes”, de novembro de 1967) e, referindo-se incialmente à postura
radicalmente aberta e estimuladora de Trotsky perante à arte de vanguarda de seu tempo (mais especificamente à obra de
Vladimir Tatlin em seu Literatura e Revolução), proclama:

“Eis aí a linguagem racional, honesta, de um dos grandes construtores do regime, em face dos projetos mais livres e
audaciosos dos seus artistas. Mas tudo mudou depois; a arte dos mais autênticos artistas revolucionários russos é
expulsa, jogada nos porões dos museus e muitos deles são obrigados a exilar-se ou esconder-se ou capitular moral e
esteticamente diante dos poderes cada vez mais distantes e amedrontadores do dia, no ano mesmo em que Trotsky
é também expulso da própria Rússia soviética, em 1929, e transformado num herético tangido de país em país, até
morrer assassinado por um agente de Stalin, no México, em 1940, às vésperas da invasão da Rússia dos sovietes,
sua terra e sua obra também, pelas hordas de Hitler.” (Pedrosa 1995, 150)

2 – O papel das artes e da cultura nas sociedades modernas
A questão principal que se coloca é: se todo produto artístico advém necessariamente de uma sociedade econômica e
politicamente organizada, se inevitavelmente reflete consigo – mesmo que a eles se opondo – traços ideológicos e classistas
dessas sociedades, e se a defesa da liberdade e da total ausência de coerção é conditio sine qua non para o exercício do
fazer artístico, qual a relação de correspondência que se mantém entre arte e sociedade?

A arte na sociedade stalinista

Quanto ao stalinismo, não restam dúvidas – certeza esta corroborada pelo raso nível de elaboração artística das obras do
Realismo Socialista: com a ascensão do poder stalinista e a burocratização do Estado Soviético, é indubitável a utilização
da arte por parte da burocracia, mediante coerção e cerceamento da liberdade criativa, como propaganda da casta
dirigente e propagação de uma nova forma de “capitalismo de Estado”, sufocando as vozes independentes na arte e na

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a



a terra é redonda

Arte e cultura em Trotsky - 07/08/2020 - 9/20
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

política que se opõem à burocracia e impondo à fruição artística – ao que sobrou dela – a ideologia dominante. Todos os
atributos da arte, tais quais verificados acima, são contrariados ou simplesmente abolidos:

A intertextualidade é anulada, pois que, para o stalinismo, dialogar com a história é
dialogar com a arte burguesa, que deve ser esquecida;
A  tecnicidade  é  sacrificada,  pois  denegando  sua  própria  história,  de  onde  se
desenvolve,  a  obra  aplasta  sua  técnica  no  nível  de  uma mera  representatividade
inequívoca  e  direta  (o  culto  à  personalidade  na  pintura;  o  uso  restrito  de  uma
tonalidade elementar – e anacrônica, paradoxalmente burguesa – na música etc.);
A  não-linearidade  é  denegada,  pois  todo  produto  artístico  tem forçosamente  que
representar a inevitabilidade do transcurso histórico que resulta na emergência do
grande Líder (burocrático) da Revolução, e tem-se a instauração do romance ou da
poesia essencialmente teleológicos,  finalistas,  dirigidos ao tom apoteótico do novo
regime;
Não  há  mais  espaço  para  a  experimentação  livre:  o  erro  ou  o  risco  são
categoricamente abolidos, pois que a arte passa a ser deliberadamente afirmativa,
lugar ideológico da supressão de toda dúvida no enaltecimento do Estado Soviético;
A invenção e o Novo dão lugar aos preceitos vindo de cima e às fórmulas de expressão
artística  aceitas  pela  burocracia,  e  não à  toa  tanto  técnica  quanto  elementos  de
linguagem constituem, na verdade, recursos há muito usados – e bem melhor – pela
arte burguesa do passado: figurativismo, tonalidade, versificação tradicional na poesia,
arquitetura cerceada por mera utilidade prática dos espaços etc.;
O controle sobre os materiais cede passo ao controle exercido não pelo artista, mas
pelos  poderosos  sobre  os  artistas;  o  regime  “aprova”  ou  “reprova”  a  produção
artística,  num  verdadeiro  aniquilamento  dos  esforços  nos  quais  o  artista  deve
empreender sua força criativa para o domínio dos matérias de sua própria escolha, e
consequentemente, num total controle não apenas sobre as formulações conscientes
do  criador,  como  também  sobre  elementos  imponderáveis  que  delas  pudessem
emergir; para o “realismo” socialista, não há espaço para o improvável: a arte é o
lugar da afirmação daquela realidade, inquestionável;
Por fim, aniquila-se a liberdade e o sonho – contrariando fundamentalmente Lenin,
segundo  o  qual  “quem  não  pode  sonhar  é  um  mau  comunista”  (Lenin  apud
Lunatchárski 2018, 239); a arte deixa de ser o lugar da Utopia para ser o topos de
afirmação ideológica do poder instituído, pois que, para a burocracia, não há mais
onde se chegar: se proclama-se o Socialismo em Um Só País, então seria este o lugar
do Socialismo: o lugar da burocracia intangível.

Por todas essas razões, o Realismo Socialista decretara, na verdade, a morte da arte, ou, como já o dissemos, seu suicídio,
e por tal viés Trotsky faz alusão ao caráter simbólico do ato trágico de Maiakovski. E nisso, o Realismo Socialista deu as
mãos ao fascismo, pois nada mais simbólico e ao mesmo tempo real e cruel que a intenção desvelada pela sentença
proferida pelo promotor fascista Michele Isgrò, em 28 de maio de 1928, diante do intelectual e revolucionário Antonio
Gramsci, quando o Tribunal de Mussolini condena-o ao cárcere: “Per vent’anni dobbiamo impedire a questo cervello di
funzionare!”[xv] (in: Gramsci 1977, XXV).

A arte nas sociedades capitalistas

Mas o que dizer da relação entre arte e sociedade nos marcos do capitalismo em período concomitante à burocratização do
Estado Soviético, época na qual originou-se o Manifesto da F.I.A.R.I.?

Neste período – e na verdade já desde o início do século XX, com o advento do atonalismo na música, da arte expressionista
e das vanguardas históricas (incluindo o próprio Surrealismo em artes plásticas), com as experimentações poéticas que

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a



a terra é redonda

Arte e cultura em Trotsky - 07/08/2020 - 10/20
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

tenderam a ultrapassar a versificação ordinária na poesia (Mallarmé e outros), dando origem à poesia visual, concomitante
ao processo de extrema densificação ou de uma “poetização” da prosa (Joyce) etc. –, os artistas visionários da vanguarda –
aqueles aos quais Trotsky se referiu como “escombros criativos” que vislumbravam novas formas de ver a arte – sentiam-se
cada vez mais apartados da sociedade. A contrário do apogeu da arte burguesa, que se deu com o desenvolvimento inicial
do capitalismo até a virada do século XIX para o século XX, em que o artista, mesmo quando contrapondo-se à ordem sócio-
política, encontrava ainda certo respaldo social para sua arte, assistimos, com a crise do capitalismo de início da era
moderna e o advento do capitalismo monopolista e do imperialismo, a um divórcio entre arte de vanguarda e público,
processo esse que deu lugar à emergência de uma forte padronização da arte de consumo com o advento do que Theodor
W. Adorno definirá, como toda pertinência, de indústria cultural. A arte experimental – tal qual a grande arte sempre o foi,
diga-se de passagem –, passa a ser, se não propriamente amordaçada, ao menos sistematicamente isolada e circunscrita
cada vez mais a especialistas.  Na sociedade capitalista moderna, o artista moderno é um artista fundamentalmente
incompreendido, exótico, alienado do contato com as grandes massas. Isola-se, voluntária ou involuntariamente, em sua
“torre de marfim”. Paradoxalmente, pelo caráter “elitista” que lhe é imposto pelos mecanismos da indústria cultural, passa
por vezes a ser identificado inclusive como o “artista burguês” sui generis,  e por vezes é por isso mesmo valorado
sobremaneira, o que, lhe dando certo sustento (quando não tornando-o um abastado), o isola ainda mais da massa dos
trabalhadores e, se consciente de seu papel revolucionário, o arremessa na contradição com seus próprios ideais[xvi].
Aquilo que apresentava-se como um “protesto” trata de ser logo assimilado pelo sistema, e isto em plena época da
emergência  de  uma verdadeira  cultura  de  massa,  até  então  inexistente  na  história  do  saber  humano.  É  como se,
justamente diante de uma fase em que a comunicação e seus meios de transmissão atingem potencialmente um número
maciço  de  pessoas,  o  capitalismo  o  condenasse  com  a  seguinte  sentença:  “Viva  bem  com  seus  protestos  e  suas
incompreensíveis experimentações, mas contente-se em veicular seus produtos apenas entre nós, burgueses, que lhe
pagamos bem!”

É nesse sentido que, ainda hoje, se reveste de grande atualidade as palavras-de-ordem com as quais o Manifesto trotskista
se encerra:

“A independência da arte – para a Revolução!
A Revolução – para a liberação definitiva da arte!”

A emancipação do espírito, a que almeja a Revolução Socialista, é também a emancipação da arte, topos onde se encontra
o espírito em sua forma mais livre e soberana.

3 – As contradições entre as artes e a indústria cultural capitalista: um
balanço dialético
Se consciente de seu papel como artista, e se consciente do papel revolucionário das artes, o artista é, na sociedade
capitalista – e independentemente do fato de ser bem ou mal remunerado –, um infeliz. Para entendermos a complexidade
de sua situação dramática, nada melhor que a metáfora empregada por Adorno e Max Horkheimer na Dialética do
esclarecimento (Dialektik der Aufklärung), reportando-se ao famoso episódio na Odisseia de Homero, quando Ulisses,
ouvindo e usufruindo do canto das sereias, tem suas mãos presas ao mastro da nau para não se sentir impelido a se jogar
ao mar, enquanto os remadores, para que não se deixem levar pelo prazer daquele canto e também serem tentados a se
suicidarem, têm seus ouvidos tampados por cera, um episódio que bem ilustra a crítica adorniana com relação à sociedade
de consumo capitalista, como descreve de forma magistral o filósofo marxista brasileiro Rodrigo Duarte:

“A crítica se aprofunda em virtude do ardil empregado por Ulisses para sobreviver ao canto das sereis: seus comandados,
que devem impulsionar a embarcação, têm seus ouvidos preenchidos com cera para não ouvirem a música e remarem
vigorosamente. O próprio Ulisses gostaria de ter uma noção, ainda que vaga, da beleza do canto, e então se deixa atar ao
mastro do navio a fim de não se atirar para a morte ao ser hipnotizado pelo som. De acordo com Adorno e Horkheimer,
essa situação é uma alegoria da situação da arte e da cultura no que eles chamam de ‘mundo administrado’, pois elas
tornam-se um artigo de luxo para o consumo de uma pequena minoria, que, no entanto, se encontra de mãos e pés
amarrados, e totalmente inacessíveis à imensa maioria, a quem cabe tocar o barco com os ouvidos tampados, sem qualquer
perspectiva de ter pelo menos uma noção da beleza em seu grau superlativo.” (Duarte 2002, 32, grifos do autor)

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a



a terra é redonda

Arte e cultura em Trotsky - 07/08/2020 - 11/20
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

Ou seja, o criador ou aquele que o compreende e tem acesso à sua obra usufruem da arte, mas, impotentes, têm suas mãos
atadas diante da sociedade, enquanto que os trabalhadores se veem impedidos de exerceram sua sensibilidade estética,
pois se isto viesse a ocorrer, a arte serviria, certamente, como instrumento propício ao despertar de sua consciência. Uma
vez  acessível,  a  arte  torna-se  aliada  da  fome:  aos  anseios  por  melhores  condições  de  vida  corresponderão,
necessariamente, os anseios de uma melhor qualidade de vida, o que implica diretamente o exercício pleno da cultura. A
arte – e este aspecto, ainda que implícito, não é abordado por Adorno e Horkheimer – guarda, tal como bem ilustra o genial
episódio de Homero, um potencial transformador, e por isso não deixa de ser vista, pelo sistema capitalista, como perigosa
e ameaçadora. Por tal razão, o capitalismo não titubeia no incentivo da produção de uma cultura de massa, tanto rasa
quanto muito disseminada, servindo de amortecimento à sensibilidade estética. Daí o fato simbólico de que o canto das
sereias incita aqueles que os usufruem à morte, pois que ninguém pode resistir à (sua) beleza e, consequentemente, ao
desejo de ter acesso ao pleno exercício da sensibilidade estética, o que iria de encontro ao capitalismo como forma de
exploração do trabalho; mais que isso: dobrando-se à beleza estética em plena sociedade de classes e arremessando-se ao
mar do deleite estético, o artista caminha em direção à sua própria morte, a uma morte social de sua produção intelectual.

Frente às condições culturais que nos impinge o sistema capitalista, ao homem de cultura não lhe restam mais que duas
alternativas: integrar-se ao sistema, adaptando-se e servindo aos mecanismos de alienação cultural; ou resistir e opor-se a
esses mecanismos, denunciando, com sua visão apocalítica e com sua obra de vanguarda (seja em seu conteúdo, seja em
sua forma – por simplesmente fazê-la –, ou em ambos), os meandros ideológicos pelos quais o capitalismo amordaça a
sensibilidade da grande maioria da população e desta aliena a sua própria produção sensível. Mas de uma forma ou de
outra, o artista necessariamente lida com essas questões no capitalismo, pois, vivendo nele, é com os mecanismos do
sistema capitalista que também terá de lidar para sua sobrevivência. Se Marx bem ressaltava essa condição avessa ao
criador no capitalismo, ao dizer, na “Teoria sobre a Mais-Valia”, que “a produção capitalista é hostil a certos ramos da
produção intelectual, como a arte e a poesia” (Marx in: Marx & Engels 1974, 64), defendendo a integridade do artista ao
mesmo tempo em que afirmando que o artista não deveria criar visando lucros, mas evidentemente precisaria de recursos
financeiros para criar[xvii], ele bem sabia que nada escapa ao capitalismo, que trata tudo como mercadoria. É a isso que se
reporta o início de O Capital, em frase que, aos ouvidos do artista radical, soa como uma sórdida realidade:

“A mercadoria é em primeira instância um objeto externo, uma coisa que, por suas propriedades, sacia necessidades
humanas de qualquer espécie. A natureza de tais necessidades – se estas provêm por exemplo do estômago ou da fantasia –
não altera este fato em nada.”[xviii] (Marx em Das Kapital – Kritik der politischen Ökonomie, Erster Band, Buch I: Der
Produktionsprozeß des Kapitals, in: Marx & Engels 1986, 49)

A análise sociológica de Umberto Eco, na descrição perspicaz desses dois tipos de postura – a dos apocalíticos e a dos
integrados –, reveste-se, então, de grande relevância no debate sobre a cultura nas sociedades de consumo. Mais que isso:
uma vez que o artista irrevogavelmente vive no sistema capitalista (até que uma Revolução Socialista o revogue), sua
análise sobre os prós ou contras da indústria cultura reveste-se de grande pertinência,  uma vez que, ao criá-los,  o
capitalismo não deixa de trazer à luz muitas contradições quanto aos mecanismos de sua dominação cultural.

As peças de acusação contra a indústria cultural

Expondo de modo sucinto o que Eco chamou de “peças de acusação” contra os mass media (meios de comunicação de
massa), a cultura de massas capitalista e a indústria cultural (cf. Eco 2011, pp. 40-43), temos os seguintes argumentos:

A cultura de massas tende a uma padronização indistinta do gosto popular através de uma própria indistinção dos
seres que compõem as massas populares; age como se o gosto popular pudesse se nortear por um gosto médio (e
mediano), aplastando as diferenças e anulando as individualidades;

Ela não promove “renovações da sensibilidade” (p. 40), mas antes reforça velhas tradições estilísticas, diluindo
valores culturais burgueses nas instâncias socialmente subalternas das sociedades de consumo, como se se tratasse
de soluções artísticas atuais e inovadoras;

A indústria cultural provoca ou evoca emoções intensas, apelando ao pathos sentimental como veículo de alienação
em oposição a uma real elaboração da sensibilidade, tal como ocorre mormente na música, usada “como estímulo
de sensações mais do que como uma forma contemplável” (p. 40);

Através da força persuasiva da publicidade, a indústria cultural modela o consumo e o desejo da população;

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a



a terra é redonda

Arte e cultura em Trotsky - 07/08/2020 - 12/20
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

Mesmo quando veicula produtos culturais de grande elaboração, a indústria cultural o faz de forma nitidamente
diluída, seja na forma, seja nas “pequenas doses” pelas quais administra tais acessos (p. 41);

A  indústria  cultural  procura  “nivelar”  os  produtos  culturais  de  alta  elaboração  com  produtos  culturais
estilizadamente amordaçados por estilemas-padrão, amortecendo, assim, o potencial crítico e o interesse, pelas vias
da distinção do que é mais elaborado, pelo exercício pleno da sensibilidade, e desestimulando, por conseguinte, o
“esforço pessoal pela posse de uma nova experiência” (p. 41);

Na indústria cultural,  abunda a oferta cultural rasa e,  com isso, inflaciona-se o exercício cultural através do
encorajamento de “uma imensa informação sobre o presente” (p. 41); com isso, os mass media “entorpecem toda
consciência histórica” (p. 41);

“Feitos para o entretenimento e o lazer”, os meios de comunicação de massa enaltecem “unicamente o nível
superficial da nossa atenção”, e dessa forma o produto de cultura não atua “como um organismo estético a ser
penetrado em profundidade, mediante uma atenção exclusiva e fiel” (p. 41); a arte é diluída como “fundo” em meio
a outras atividades da vida social, e não como lugar de exercício e aprofundamento da sensibilidade estética;

Instituem-se e impõem-se, assim, “símbolos e mitos de fácil universalidade” (p. 41) e de fácil reconhecibilidade,
nivelando as individualidades ao nivelá-las ao mínimo;

Deste modo, a indústria cultural atua de modo essencialmente conservador, reforçando de modo sistemático o
consenso comum e, subliminarmente, enaltecendo todo conformismo acrítico;

Por fim, os mass media  atuam “como uma típica ‘superestrutura de regime capitalista’” e como “instrumento
educativo típico de uma sociedade de fundo paternalista mas, na superfície, individualista e democrática” (p. 42).

As fissuras da indústria cultural

Diante dessa realidade,  há de se reconhecer,  dialética e estrategicamente,  de um ponto de vista revolucionário,  os
eventuais pontos positivos e contraditórios na forma como são agenciados os meios de comunicação capitalistas e a
indústria cultural burguesa, valendo-se das fissuras do sistema para empreender uma tática de transformação cultural
efetiva que se oponha aos mecanismos de dominação classista, e isto mesmo ainda dentro dos marcos do capitalismo.
Explorar tais fissuras e tais contradições equivale a estabelecer um programa mínimo no âmbito da cultura. Eis, em
resumo, os argumentos ou relativamente favoráveis aos mass media, ou com os quais o artista revolucionário terá por força
de lidar, tais como expostos por Eco (cf. Eco 2011, pp. 44-48):

A  cultura  de  massa  inevitavelmente  decorre  de  toda  sociedade  industrial,  a  partir  dos  novos  meios  de
reprodutibilidade técnica e da veiculação de massas das informações e dos bens culturais, não sendo, segundo Eco,
algo típico apenas “de um regime capitalista” (p. 44); Eco evoca as culturas de massa da China de Mao e da União
Soviética;

Ela é veículo necessário a qualquer comunicação de qualquer grupo político ou econômico em sua comunicação
“com a totalidade dos cidadãos de um país” (p. 44);

Ela veicula informações antes inacessíveis a grande parte da população; “portanto, o homem que assobia Beethoven
porque o ouviu pelo rádio já é um homem que, embora ao simples nível da melodia, se aproximou de Beethoven […],
ao passo que uma experiência do gênero era, outrora, privativa das classes abastadas, entre cujos representantes,
muitíssimos, provavelmente, embora submetendo-se ao ritual do concerto, fruíram a música sinfônica ao mesmo
nível de superficialidade” com que o faz a maioria da população com os produtos da chamada baixa cultura
capitalista (p. 45);

O acúmulo de informação verte-se, de algum modo, em formação (p. 46), em que dados quantitativos acabam como
que promovendo certa mutação qualitativa dos níveis culturais, através de um afluxo abundante de absorção, ainda
que superficial, de dados culturais; a veiculação dos bens culturais em abundância acaba, de certo modo, fazendo
com que as massas tenham contato de alguma forma com os produtos mais elaborados da alta cultura burguesa,
podendo despertar o anseio nas massa de um maior acesso à cultura e à educação;

Eco força-nos a reconhecer que “desde que o mundo é mundo, as multidões amaram os circenses” (pp. 46-47), ou
seja,  os  produtos  de  entretenimento  sempre fizeram parte  do  “gosto  das  massas”  e  dizem respeito  a  certa

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a



a terra é redonda

Arte e cultura em Trotsky - 07/08/2020 - 13/20
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

necessidade básica dos seres humanos pela distração e pelo lazer[xix];

Eco insiste, ainda, no fato de que “uma homogeneização do gosto contribuiria, no fundo, para eliminar, a certos
níveis, as diferenças de casta, para unificar as sensibilidades nacionais”, ao que se pretende, em última instância,
todo projeto socialista;

Quanto ao que chama “revolução dos paperbacks” (p. 47), com a publicação e edições baratas ou de bolso de
grandes clássicos a preços muito acessíveis, Eco vê aí uma forma positiva de divulgação massiva de produtos de
grande elaboração artística;

Segundo Eco, toda comunicação de massa tende ainda a, de certo modo, tornar-se um slogan, tornando-se alvo de
“uma recepção de tipo esquemático e superficial” (p. 47), como os próprios escritos ou teses críticas à própria
cultura de massas e até mesmo como a própria visão marxista do que seja a cultura, que acabou dando vazão
inclusive à visão stalinista do Realismo Socialista; o fenômeno de um “nivelamento por baixo” não é exclusivo,
portanto, da cultura de massas do capitalismo;

Há indiscutivelmente certa sensibilização do homem contemporâneo face ao mundo, mesmo que pelo viés de uma
oferta abundante sem que sejam sugeridos “critérios de discriminação” (p. 48) entre as informações veiculadas; Eco
argumenta  que  as  massas  “atuais”,  das  sociedades  contemporâneas,  “parecem-nos  bem  mais  sensíveis  e
participantes, no bem e no mal, da vida associada, do que as massas da antiguidade, propensas a reverências
tradicionais face a sistemas de valores estáveis e indiscutíveis” (p. 48); ou seja, “os grandes canais de comunicação
difundem informações indiscriminadas, mas provocam subversões culturais de algum relevo” (p. 48);

“Por fim”, afirma Eco, “não é verdade que os meios de massa sejam estilística e culturalmente conservadores. Pelo
fato mesmo de constituírem um conjunto de novas linguagens,  têm introduzido novos modos de falar,  novos
estilemas, novos esquemas perceptivos”, instituindo certa “renovação estilística” (p. 48) no seio das sociedades de
massa.

É indubitável que, mesmo quando apontando certas contradições e coexistência entre aspectos positivos e negativos dos
meios  de comunicação de massa e  da própria  indústria  cultural,  os  argumentos  de Umberto  Eco revelam-se como
pertinentes e devem ser levados em conta por aquele que se coloca do ponto de vista marxista, leninista ou trotskista
diante da cultura.

Há de se observar, ainda, que a criação resulta sempre da equação entre as condições históricas a que se submete o
criador e sua capacidade criativa, seu talento, e por vezes um produto de cultura passa a ser avaliado por quanto o criador
conseguiu, em sua obra, superar os limites sociolinguísticos que lhe eram impostos. Se isto é válido para a obra da
chamada “alta cultura”, ou seja, para as obras que, vanguardas à época de sua concepção, delinearam e impulsionaram o
desenvolvimento das linguagens artísticas ao longo da história, isto deveria também ser levado em conta, nas devidas
proporções,  com relação às obras advindas da cultura popular de massa nas sociedades capitalistas ou mesmo nas
atividades culturais autenticamente folclóricas: há, indubitavelmente, criações artísticas de valor mesmo naquelas que se
enquadram dentro dos moldes da cultura de massa (como, aliás, reconhece Eco), isto é, obras que procuram superar os
limites que lhe são impostos[xx]. A relativização que deve, entretanto, ser levada igualmente em conta no que diga respeito
às criações da arte popular “de consumo” decorre do fato de que, mesmo se dando lugar a genuínas obras de valor, os
limites dentro dos quais o artista cria, moldados pelo sistema cultural de consumo, não chegam a ser superados a ponto de
instituir um Novo estético, isto é, a obra artística não passa de certos limites e sua intertextualidade (aquilo com o qual
dialoga no âmago mesmo da linguagem) se encontra limitada a um campo restrito, condizente com certos padrões aceitos
pela indústria cultural. Tais obras não são verdadeiramente especulativas, e por tal razão não é a elas que se refere um
Manifesto como o da F.I.A.R.I.: o ponto de apoio estético de um documento como este encontra-se sintomaticamente – com
todos os seus problemas – no Surrealismo, ou seja, numa das tendências das vanguardas históricas.

Por fim, se os pontos negativos da cultura de massas constituem os aspectos a serem combatidos numa sociedade de
consumo e denegados na construção do Socialismo, há de se reconhecer os pontos positivos que as contradições da
indústria cultural nos revelam para que sirvam a uma causa revolucionária da cultura como um todo. Quando o próprio
Lunatchárski, em fase áurea de sua atuação revolucionária num texto de abril de 1919 (“O proletkult e o trabalho cultural
soviético”),  escreve  que  “o  proletariado  deve  ter  plena  propriedade  da  cultura  universal  [grifo  do  autor]”,  e  que

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a



a terra é redonda

Arte e cultura em Trotsky - 07/08/2020 - 14/20
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

“menosprezar a ciência e a arte do passado sob o pretexto de que elas são burguesas é tão absurdo quanto, sob o mesmo
pretexto, jogar fora as máquinas das fábricas ou as estradas de ferro” (Lunatchárski 2018, 58), aponta para a mesma
evidência formulada anos depois (em 1939) por Trotsky a respeito da necessidade, em uma nova sociedade socialista, de se
utilizar dos avanços e das conquistas das sociedades burguesas, o que se aplica igualmente ao domínio da cultura:

“Para salvar a sociedade não é necessário deter o desenvolvimento da técnica, fechar as fábricas, conceder prêmios
aos  agricultores  para  que  sabotem a  agricultura,  depauperar  um terço  dos  trabalhadores  nem convocar  os
maníacos para fazerem as vezes de ditadores. […] O que é indispensável e urgente é separar os meios de produção
de seus atuais proprietários parasitas e organizar a sociedade de acordo com um plano racional.” (Trotsky 1990,
57-58)

No Socialismo,  os  meios de comunicação de massa não deveriam ser,  portanto,  destruídos ou denegados,  mas sim
expropriados dos usurpadores da cultura, vertendo-os em meios de aprofundamento cultural das massas ou, melhor
dizendo, dos indivíduos.

4 – Mário Pedrosa: pensador trotskista da cultura
“A vida é por demais rica em surpresas para ser encasulada em quaisquer hipóteses elaboradas pelo espírito” (Pedrosa
1939, 317). Assim se expressa o maior político revolucionário da história do Brasil em um dos mais lúcidos textos da
literatura marxista: “A defesa da URSS na guerra atual”[xxi]. A frase, de cunho filosófico, na verdade dirigia-se ao “dogma”
defendido pelos trotskistas, e em obediência a Trotsky, da defesa incondicional da URSS, ao qual se opôs Pedrosa como um
dos mais ativos trotskistas na construção da IV Internacional. Lembremo-nos que foi Pedrosa quem, ao lado do grego
Georges  Vitsoris,  substituiu  Rudolf  Klement,  sequestrado  e  esquartejado  por  agentes  stalinistas,  como  secretário
administrativo do Movimento pela IV Internacional, tendo atuado ativamente na conferência de sua fundação no congresso
de 3 de setembro de 1938, em Périgny, nos arredores de Paris[xxii].

Para Pedrosa, mais que um Estado Socialista Burocratizado, o stalinismo já teria convertido a União Soviética numa
espécie de Capitalismo de Estado, e a depender da situação política em que a URSS se encontrasse em um dado confronto
bélico, o defensionismo  até então defendido por Trotsky deveria ser relativizado, uma vez que as ações do Exército
Vermelho,  sob o comando de Stalin,  por vezes massacravam ou no mínimo neutralizavam as forças potencialmente
revolucionárias nos países invadidos (tal qual foram os casos das invasões soviéticas na Polônia e na Finlândia em 1939). O
debate, trazido por Pedrosa ao seio da IV Internacional em gestação[xxiii], e apesar de ele ter sido o único representante
das dez seções trotskistas latino-americanas no Congresso de Périgny (cf. Karepovs 2017, 74), custou-lhe o afastamento
das fileiras trotskistas por iniciativa do próprio Trotsky, como bem relata a atriz e militante trotskista Lélia Abramo:

“Houve um tempo em que até com Trotsky ele [Pedrosa] teve um desentendimento e houve uma ruptura – foi
quando Trotsky, na discussão havida na IV Internacional, impôs a palavra de ordem de defesa incondicional da
União Soviética, já que defender a URSS seria defender a própria revolução, posição que se acirrou com o pacto
Hitler/Stalin. Nesse ponto Mário Pedrosa redigiu um documento em que fez restrições à linha de Trotsky. Como
consequência, Trotsky reorganizou a Secretaria da IV Internacional e Mário Pedrosa foi excluído.” (Abramo in:
Karepovs 2017, 22)

O assassinato de Trotsky no México pouco tempo após o acalorado debate talvez tenha contribuído para provar que
Pedrosa quiçá estivesse certo. Como quer que seja, se a discussão acabou tirando Pedrosa da IV Internacional, não o tirou
do trotskismo: sua trajetória e obra teórica e crítica comprovam que continuou, até o fim de seus dias, fiel às concepções
de Trotsky, ao qual constantemente se referia com respeito e admiração, e em especial sua atuação como crítico de arte e
curador constitui a prova de que uma das maiores influências que exerceram o Manifesto da F.I.A.R.I. e as concepções
marxistas, leninistas e trotskistas acerca da arte e da cultura foram justamente em solo brasileiro.

Em seu magnífico texto “Arte e Revolução”, aqui já citado, Pedrosa desfere seu arguto ataque contra o stalinismo cultural,
sempre a partir de um ponto de vista trotskista. Tanto sua fé na Revolução Socialista quanto sua defesa incondicional da
sensibilidade  estética,  em oposição  ao  espírito  obtuso  que  tanto  caracterizou  o  jdanovismo  cultural,  transparecem
implacavelmente quando diz:

“A revolução política está a caminho; a revolução social se vai processando de qualquer modo. Nada poderá detê-

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a



a terra é redonda

Arte e cultura em Trotsky - 07/08/2020 - 15/20
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

las. Mas a revolução da sensibilidade, a revolução que irá alcançar o âmago do indivíduo, sua alma, não virá senão
quando os homens tiverem novos olhos, novos sentidos para abarcar as transformações que a ciência e a tecnologia
vão introduzindo, dia-a-dia, no nosso universo, e, enfim, intuição para superá-las. […] Confundir, pois, revolução
política com revolução artística é de um primarismo bem típico da mentalidade burotecnocrática dominante nos
Estados onipotentes ou totalitários de nossos dias, e de que o comunismo stalinista é ainda hoje a expressão mais
acabada e sinistra.” (Pedrosa 1995, 98)

Sua palavras convergem para o Manifesto da F.I.A.R.I. em seu oitavo ponto, quando ali se afirma que “a arte não pode
consentir sem degradação em curvar-se a qualquer diretiva estrangeira e a vir docilmente preencher as funções que
alguns  julgam  poder  atribuir-lhe,  para  fins  pragmáticos,  extremamente  estreitos”.  Opondo-se  ao  Estado  totalitário
stalinista e tendo passado sua vida lutando pelo Socialismo, Pedrosa foi um defensor da liberdade, do pensamento, da arte
e da justiça social – em suma, de um Socialismo libertário. Ao final de sua vida, assinou, comovido, a ficha de filiação
número 1 do emergente Partido do Trabalhadores (do qual provavelmente já teria saído ou sido expulso, convicção que é
corroborada pela política reformista dos governos petistas que, em parte – e mesmo à sua revelia –, contribuíram para a
ascensão ao poder do neofascismo no Brasil atual). Se estivesse vivo hoje, Pedrosa estaria certamente defendendo a arte
de vanguarda e o Socialismo, de forma coerente com a trajetória política de toda a sua vida.

Num tributo a Pedrosa, o grande psicanalista e poeta marxista Hélio Pellegrino, um de seus companheiros de viagem,
escreveria, no Jornal do Brasil de 5 de fevereiro de 1960, as comoventes palavras:

“Mario Pedrosa foi, indiscutivelmente, nosso mestre, e não só mestre nosso: ele ensinou ao Brasil inteiro que a
revolução socialista é uma procura de liberdade, de mais liberdade. Não há socialismo autêntico sem liberdade,
mas, ao revés, também não existe liberdade sem socialismo, já que não há verdadeira liberdade sem justiça.”
(Pellegrino in: Karepovs 2017, 220)

A humanidade hoje não vive mais encurralada entre o stalinismo cultural e a indústria cultural capitalista. Nessa balança, o
artista revolucionário não teria por onde ganhar. À exceção dos poucos países em que a Revolução Socialista permanece
vitoriosa – como notadamente em Cuba –, o stalinismo, infelizmente, cumpriu seu curso, tal como previra Trotsky em 1936
em A Revolução traída, e o capitalismo foi restaurado. O fato, porém, de estarmos aqui, em Cuba, discutindo o legado
trotskista é a prova mais cabal de que nem o stalinismo, nem o fascismo – para reportarmo-nos à sentença fascista
condenatória de Gramsci – conseguiram aplacar o funcionamento do cérebro revolucionário, e se o golpe fatal do agente
stalinista  –  que,  em  época  de  aliança  inevitável  e  importante  com  a  União  Soviética  burocratizada,  encontrou
paradoxalmente em Cuba seu último asilo –, se este golpe foi desferido justamente contra o cérebro do grande líder do
Exército Vermelho, ele não foi suficiente para estancar a ressonância de suas ideias.

Hoje, já não existe o Realismo Socialista: ele é um defunto da história, como o stalinismo; encontra-se no ostracismo, como
toda mediocridade. As vanguardas artísticas, por sua vez, não se sentem ameaçadas, mas tampouco encontram espaço, no
capitalismo, para seu pleno florescimento: são, quando muito, assimiladas como o eram antes, em tom de desprezo, com
sua ineficácia social, pelas malhas da quase hegemonia mundial do Capital. A conclusão do Manifesto da F.I.A.R.I., contudo
– e justamente por tal razão –, permanece de uma clamorosa atualidade: a arte reivindica o Socialismo, e este, seu caráter
libertário. E nada mais confluente com a essência da arte do que isso. Pois, como diria Trotsky em A Revolução traída, “a
criação espiritual necessita de liberdade” (Trotsky 1980b, 125).

*Flo Menezes é Compositor, autor de cerca de cem obras em diversos gêneros musicais e de mais de dez livros, é
fundador e Diretor do Studio PANaroma de Música Eletroacústica da Unesp (Universidade Estadual Paulista), onde é
Professor Titular de Composição Eletroacústica.

O presente texto foi apresentado originalmente no Congresso “León Trotsky – vida y contemporaneidad. Un abordaje
crítico” (Cuba, maio de 2019)

Bibliografia

Abramo, Lélia:
“Uma chama revolucionária”, in: Castilho Marques Neto, José: Mario Pedrosa e o Brasil. São Paulo: Editora
Fundação Perseu Abramo, 2001, pp. 19-22.

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a



a terra é redonda

Arte e cultura em Trotsky - 07/08/2020 - 16/20
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

Adorno, Theodor W.:
Philosophie der neuen Musik. Frankfurt a. M.: Suhrkamp Verlag, 1975, in: Gesammelte Schriften, Band 12.
Suhrkamp Verlag, Frankfurt a. M., 1986 – Digitale Bibliothek, Band 97, Directmedia, Berlin 2003, GS 12,
28-29.
Barthes, Roland:
Le plaisir du texte. Paris: Éditions du Seuil, 1973.
Bloch, Ernst:
Das Prinzip Hoffnung. Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1985.
Bobbio, Norberto et alii:
Dicionário de política. Brasília: Editora UnB, 2016.
Boulez, Pierre & Changeux, Jean-Pierre & Manoury, Philippe:
Les neurones enchantés – Le cerveau et la musique. Paris: Odile Jacob, 2014.
Candido, Antonio:
“Um socialista singular”,  in:  Castilho Marques Neto,  José:  Mario Pedrosa e o Brasil.  São Paulo:  Editora
Fundação Perseu Abramo, 2001, pp. 13-17.
Castilho Marques Neto, José (org.):
Mario Pedrosa e o Brasil. São Paulo: Editora Fundação Perseu Abramo, 2001.
Dahlhaus, Carl:
“Adornos Begriff des musikalischen Materials”, in: Schönberg und andere – Gesammelte Aufsätze zur Neuen
Musik. Mainz: Schott, 1978.
Duarte, Rodrigo:
Adorno/Horkheimer & a Dialética do Esclarecimento. Rio de Janeiro: Jorge Zahar Editor, 2002.
Dunayevskaya, Raya:
Rosa Luxemburgo,  la  liberación femenina y  la  filosofía  marxista  de  la  revolución.  La  Habana:  Editorial
Filosofi@.cu, 2017.
Eco, Umberto:
Apocalípticos e integrados. São Paulo: Editora Perspectiva, 2011.
Eco, Umberto & Carrière, Jean-Claude:
Não contem com o fim do livro. Rio de Janeiro: Editora Record, 2010.
Gramsci, Antonio:
Lettere dal carcere. Torino: Giulio Einaudi Editore, 1977.
Hosfeld, Rolf:
Karl Marx. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt Taschenbuch Verlag, 2011.
Jakobson, Roman:
“Le Langage en Relation avec les Autres Système de Communication”, in: Essais de Linguistique Générales 2 –
Rapports Internes et Externes du Langage. Paris: Les Éditions de Minuit, 1973, pp. 91-103.
“Che cos’è la poesia?”, in: Poetica e Poesia – questioni di teoria e analisi testuali. Torino: Giulio Einaudi, 1985,
pp. 42-55.
Karepovs, Dainis:
“Mario Pedrosa e a IV Internacional (1938-1940)”, in: Castilho Marques Neto, José (org.), Mario Pedrosa e o
Brasil. São Paulo: Editora Fundação Perseu Abramo, 2001, pp. 99-130.
Pas de politique mariô! – Mario Pedrosa e a política. São Paulo: Ateliê Editorial, 2017.
Lenin, Vladímir Ilyich:
La literatura y el arte. Moscou: Editorial Progreso, 1979.

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a



a terra é redonda

Arte e cultura em Trotsky - 07/08/2020 - 17/20
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

Lunatchárski, Anatoli:
Revolução, arte e cultura. São Paulo: Expressão Popular, 2018.
Marx, Karl:
Das Kapital – Kritik der politischen Ökonomie, Erster Band, Buch I: Der Produktionsprozeß des Kapitals, in:
Karl Marx & Friedrich Engels, Werke, Band 23. Berlin: Dietz Verlag, 1986.
Marx, Karl & Engels, Friedrich:
Sobre literatura e arte. Lisboa: Editorial Estampa, 1974.
A ideologia em geral (parte de Die deutsche Ideologie), in: Cardoso, Fernando Henrique & Ianni, Octávio,
Homem e sociedade – Leituras básicas de Sociologia geral. São Paulo: Companhia Editora Nacional, 1975, pp.
304-317.
Münster, Arno:
Ernst Bloch – Filosofia da práxis e utopia concreta. São Paulo: Editora Unesp, 1993.
Pedrosa, Mário:
“The defense of the U.S.S.R. in the present war”, com o pseudônimo de Lebrun, in: International Bulletin
(issued by the SWP – Socialist Workers Party), New York, v. 2, n. 10, fevereiro de 1940, p. 1A-17A.
“A defesa da URSS na guerra atual” (9 de novembro de 1939), tradução de Fúlvio Abramo, in: Acervo do
Arquivo Edgard Leuenroth/UNICAMP, Re 750, pp. 291-318.
Política das artes – Textos Escolhidos I (org. Otília Arantes). São Paulo: Edusp, 1995.
Pedrosa, Mário & Xavier, Lívio:
“Esquisse d’une analyse de la situation économique et sociale au Brésil”, in: La Lutte de Classes, Paris: 4e

année, n. 28-29, fevereiro/março de 1931, pp. 149-158.
Proust, Marcel:
À la recherche du temps perdu, IV – Albertine disparue, I. Paris: Éditions Gallimard, 1989.
Schönberg, Arnold:
Harmonielehre. Wien: Universal Edition, 1949.
Harmonia. São Paulo: Editora Unesp, 2001 (tradução de Marden Maluf).
Schopenhauer, Arthur:
Metafísica do Belo. São Paulo: Editora Unesp, 2003.
Schrödinger, Erwin:
O que é a vida?. São Paulo: Editora Unesp, 1997.
Trotsky, León:
Sobre arte y cultura. Madrid: Alianza Editorial, 1973.
Literatura e Revolução. Rio de Janeiro: Zahar Editores, 1980a.
A Revolução traída. São Paulo: Global Editora, 1980b.
Em defesa do Marxismo. São Paulo: Proposta Editorial, 1984.
O pensamento vivo de Karl Marx. São Paulo: Editora Ensaio, 1990.
Trotsky, León & Breton, André:
Por uma arte revolucionária independente. Rio de Janeiro: Editora Paz e Terra, 1985.
Notas

[i]  A própria tradição revolucionária marxista tem como certo a liderança das massas por parte de uma
vanguarda revolucionária, a qual, pelas próprias condições estruturais das sociedades de classes, adviriam
naturalmente  de  uma  pequeno-burguesia.  Como  escreve  Domenico  Settembrini  em  seu  verbete
tendenciosamente crítico quanto ao Leninismo, porém, nesta passagem, com pertinência constatadora quando
aborda a teoria de Lenin em sua superação do tradicional populismo russo: “Visto que a evolução da classe

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a



a terra é redonda

Arte e cultura em Trotsky - 07/08/2020 - 18/20
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

operária, no regime democrático parlamentar, a afasta do caminho do socialismo, far-se-á necessário, antes de
qualquer coisa, um guia que mantenha as massas no justo caminho. Eis, pois, encontrada a necessidade e a
tarefa de um partido integrado por revolucionários profissionais de origem pequeno-burguesa, formado fora da
classe operária e não passível de controle nem de influência por parte dela. Partido que será o depositário da
verdade, como intérprete da essência mais real da classe operária, a encarnação atual do socialismo, a única
garantia de seu advento futuro.” (Settembrini in: Bobbio et alii 2016, 681)
[ii] “La culture [est] tout en nous sauf notre présent” (Barthes 1973, 32). A frase de Barthes parece relacionar-
se diretamente com a de Marx em O 18-Brumário de Luís Bonaparte: “A tradição de todas as gerações mortas
pesa muito no cérebro dos vivos.” (Marx & Engels 1974, 66)
[iii] “El arte y la política no pueden ser abordados del mismo modo. No porque la creación artística sea una
ceremonia y una mística, […]  sino porque tiene sus reglas y sus métodos, sus propias leyes de desarrollo, y
sobre todo, porque en la creación artística los procesos subconscientes juegan un papel considerable, y esos
procesos son más lentos, más indolentes, más difíciles de controlar y de dirigir, precisamente porque son
subconscientes.” (Trotsky: “El partido y los artistas”)
[iv]  “El  marxismo  ha  conquistado  su  significación  histórica  universal  como  ideología  del  proletariado
revolucionario porque no ha rechazado en modo alguno las más valiosas conquistas de la época burguesa,
sino, por el contrario, ha asimilado y reelaborado todo lo que hubo de valioso en más de dos mil años de
desarrollo del pensamiento y la cultura humanos.” (Lenin: “La cultura proletaria”)
[v] Referindo-se à musica, escreve o grande musicólogo Carl Dahlhaus: “Diversamente da história política, na
qual o não-efetivo em nada consiste, na história da música pode uma obra, da qual nada se segue, também ser
significativa” [“Anders als in der politischen Geschichte, in der das Wirkungslose nichtig ist, kann in der
Musikgeschichte auch ein Werk, aus dem nichts folgt, bedeutend sein”]. (Dahlhaus 1978, 340)
[vi] É nesse sentido que Umberto Eco afirma: “Em cada livro incrustam-se, ao longo do tempo, todas as
interpretações que lhes demos. Não lemos Shakespeare como ele escreveu. Nosso Shakespeare então é muito
mais rico que o lido em sua época.” (Eco in: Eco & Carrière 2010, 134)
[vii] “[Der Irrtum] verdient einen Ehrenplatz, denn ihm verdankt man es, daß die Bewegung nicht aufhört, daß
die Eins nicht erreicht wird. Daß die Wahrhaftigkeit nie zur Wahrheit wird; denn es wäre kaum zu ertragen,
wenn wir die Wahrheit wüßten.” (Schönberg 1949, 394).
[viii]  O  termo  Revolução  Permanente  tem origem em Marx  na  redação  de  sua  Mensagem à  Liga  dos
Comunistas, em 1850 (cf. Dunayevskaya 2017, pp. 321-356, em especial a partir da p. 332). Neste texto, Marx
escreve: “A atitude do partido operário revolucionário diante da democracia pequeno-burguesa é a seguinte:
marcha com ela na luta pelo derrocamento daquela fração a cuja derrota aspira o partido operário; marcha
contra ela em todos os casos em que a democracia pequeno-burguesa quer consolidar sua posição em proveito
próprio.  Mas  a  máxima  contribuição  à  vitória  final  a  farão  os  próprios  operários  alemães  a  partir  da
consciência de seus interesses de classe, ocupando o quanto antes uma posição independente de partido e
impedindo que as frases hipócritas dos democratas pequeno-burgueses os apartem um único momento da
tarefa de organizar com toda a independência o partido do proletariado. Seu grito de guerra há de ser: a
revolução permanente” (Marx apud Dunayevskaya 2017, pp. 336-337). A este caráter permanente do processo
revolucionário, que alia-se ao caráter em certo momento revolucionário da pequena-burguesia para logo em
seguida  atingir  a  revolução  proletária,  a  teoria  da  Revolução  Permanente  de  Trotsky  acrescerá  a
transcendência da revolução em âmbito nacional para, num momento seguinte, o âmbito internacional.
[ix]  “Nous  ne  connaissons  vraiment  que  ce  qui  est  nouveau,  ce  qui  introduit  brusquement  dans  notre
sensibilité un changement de ton qui nous frappe, ce à quoi l’habitude n’a pas encore substitué ses pâles fac-
similés.”
[x] Pensamento este em total convergência com o que afirma o neurobiólogo francês Jean-Pierre Changeux em
diálogo com os compositores Pierre Boulez e Philippe Manoury: “A imagem cerebral da resposta à novidade
revela no homem uma ativação dos córtex pré-frontal e temporal, assim como do córtex cingulado que fazem

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a



a terra é redonda

Arte e cultura em Trotsky - 07/08/2020 - 19/20
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

parte dos territórios cerebrais que intervêm no acesso à consciência, […] o que ilustra a ideia de uma ‘tomada
de consciência’ despertando um interesse pela novidade” [“L’imagerie cérébrale de la réponse à la nouveauté
révèle chez l’homme une activation des cortex préfrontal et temporal ainsi que du cortex cingulaire qui font
partie des territoires cérébraux intervenant dans l’accès à la conscience, […] ce qui illustre l’idée d’une ‘prise
de conscience’ ouvrant à un intérêt pour la nouveauté”] (Boulez & Changeux & Manoury 2014, 61).
[xi] Em um texto de 17 de junho de 1938 (“El arte y la Revolución”), Trotsky escreve: “[…] São pequenos
grupos que fizeram a arte progredir.  Quando dada tendência artística dominante esgotou seus recursos
criativos, separam-se dela ‘escombros’ criativos que souberam olhar o mundo com novos olhos.” [“[…] Son
pequeños grupos los que han hecho progresar el arte. Cuando la tendencia artística dominante ha agotado sus
recursos creadores,  de ella  se separan ‘escombros’  creadores que han sabido mirar  al  mundo con ojos
nuevos.”] (Trotsky 1973, 209)
[xii] “Denn noch die einsamste Rede des Künstlers lebt von der Paradoxie, […] zu den Menschen zu reden.”
[xiii] Arno Münster esclarece a respeito de Bloch: “Os sonhos diurnos são sempre orientados para o futuro, ao
passo que os sonhos noturnos têm uma relação privilegiada com o passado […]” (Münster 1993, 25). É nesse
sentido que Bloch fala de uma Utopia concreta assentada sobre os pés: “O ponto de contato entre o sonho e a
vida, sem o qual o sonho é apenas uma utopia abstrata, e a vida, então, apenas trivialidade, é dado na
capacidade utópica assentada sobre os pés, conectada com a realidade possível.” [“Der Berührungspunkt
zwischen Traum und Leben, ohne den der Traum nur abstrakte Utopie, das Leben aber nur Trivialität abgibt,
ist gegeben in der auf die Füße gestellten utopischen Kapazität, die mit dem Real-Möglichen verbunden ist.”]
(Bloch 1985, 165)
[xiv] “[…] En el campo de la literatura y del arte no queremos soportar ni la tutela ‘trotskista’ ni la estaliniana.
[…] Un poder auténticamente revolucionario no puede ni quiere darse la tarea de ‘dirigir’ el arte, y menos aún
darle órdenes, ni antes ni después de la toma del poder. […] El arte puede ser el gran aliado de la revolución
en la medida en que sea fiel a sí mismo.” O pensamento é diametralmente oposto à conclusão que chegara
Lunatchárski  quando  discorre  sobre  em  que  consistiria  a  crítica  marxista.  A  julgar  pelo  conteúdo  de
determinada obra, a crítica marxista deveria, na visão daquele que viria a se tornar um dos defensores do
Realismo Socialista stalinista, exercer até mesmo a censura: “[…] Entra em cena não a crítica marxista, mas a
censura marxista” (Lunatchárski 2018, 147); ou ainda: “Os limites de liberdade que podemos conceder em um
tempo de luta dependem da severidade com a qual avaliaremos esse tipo de ‘romântico’ e, se o aparato estatal
considerar necessário deixar passar essas obras, ou as deixe escapulir, ou por um engano, ou por falta de
vigilância (apesar de ele ser extremamente vigilante), então a crítica precisa, de todo modo, removê-los com a
maior força […]. Não, vocês me perdoem, aqui não há lugar para este tipo de tolerância.” (Lunatchárski 2018,
241)
[xv] “Devemos impedir este cérebro de funcionar por vinte anos!”
[xvi] Mário Pedrosa, em um texto de 1975 de título “Arte culta e arte popular”, observa com doída pertinência:
“Para fixar o valor da obra no mercado, não tem nenhuma importância se, dentro da sociedade capitalista, o
artista lhe é servil  e intransigente defensor de seus valores ou se é contestador e denuncia seus vícios.
Inclusive,  poderíamos  dizer  que,  no  mercado capitalista,  o  protesto  tem melhor  cotação  que  a  postura
submissa. Assim, o artista famoso representa, dentro da sociedade burguesa, a plena encarnação do herói
individualista, o maior fetiche criado por essa sociedade e, por isso, por encarnar seu mito primordial, essa
sociedade vê-se obrigada a gratificá-lo  com todos os bens que possui,  porque ele representa a máxima
realização dos valores que ela defende e deve mostrar que aquele que é capaz de realizar esses valores
alcança o paraíso burguês, ‘A Terra Prometida do Capitalismo’.” (Pedrosa 1995, 322)
[xvii] Marx assevera nos “Debates sobre a liberdade da imprensa”: “Naturalmente, o escritor deve ganhar
dinheiro para poder viver e escrever, mas, em nenhum caso, deve viver e escrever para ganhar dinheiro”
(Marx in: Marx & Engels 1974, 73). A frase é citada no nono ponto do Manifesto da F.I.A.R.I. e é totalmente
confluente com a constatação de Marx e Engels em A ideologia alemã, quando afirmam: “[…] Os homens
precisam estar em condições de viver para poderem ‘fazer história’.” (Marx & Engels 1975, 311)

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a



a terra é redonda

Arte e cultura em Trotsky - 07/08/2020 - 20/20
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

[xviii] “Die Ware ist zunächst ein äußerer Gegenstand, ein Ding, das durch seine Eigenschaften menschliche
Bedürfnisse  irgendeiner  Art  befriedigt.  Die  Natur  dieser  Bedürfnisse,  ob  sie  z.B.  dem Magen oder  der
Phantasie entspringen, ändert nichts an der Sache.”
[xix] Em “Arte e Revolução” (segunda versão alterada do artigo de 29 de março de 1952, in: Jornal do Brasil,
Rio de Janeiro, 16 de abril de 1957), Mário Pedrosa adverte, referindo-se aos teóricos do Realismo Socialista
stalinista: “Segundo os mesmos teóricos, a arte não é para as elites, mas para as massas. Eles decidem, não se
sabe a qual título, o alimento cultural mais conveniente àquelas. Entretanto, a realidade cotidiana e banal é
diferente: as massas não se interessam pela arte. Aliás, as chamadas elites também não. […] O que o povo
procura é divertimento, e isto em todos os países, ‘capitalistas’ ou ‘socialistas’. Ele é indiferente tanto à
pintura figurativa como abstrata. As elites, do mesmo modo. E é natural. A civilização burguesa, nas suas
expressões mais felizes, é uma civilização de extrovertidos. A exteriorização é a sua característica mais geral.
O ritmo acelerado da vida de hoje não deixa tempo para a contemplação. E pintura, como escultura, exige
contemplação no apreciar, silenciosa meditação” (Pedrosa 1995, 96). Nem a tendência “natural” ao lazer, nem
uma  sua  defensável  justificativa  impedem,  no  entanto,  que  este  lazer  seja  manipulado  pela  ideologia
dominante, como reconhece o próprio Eco, quando afirma: “[…] O modo de divertir-se [das massas], de pensar,
de imaginar, não nasce de baixo: através das comunicações de massa, ele lhes é proposto sob forma de
mensagens formuladas segundo o código da classe hegemônica. Estamos, assim, ante a singular situação de
uma cultura de massa, em cujo âmbito um proletariado consome modelos culturais burgueses, mantendo-os
dentro de uma expressão autônoma própria”. (Eco 2011, 24)
[xx] É por tal viés que um músico das fileiras da vanguarda musical (tal como se verifica com Luciano Berio,
genial compositor e companheiro de viagem de Umberto Eco, em sua declarada admiração por certas canções
da música popular urbana, notadamente pelos Beatles) pode reconhecer e mesmo se emocionar com a beleza
de uma canção popular, restrita à esfera bem (de)limitada da música de mercado.
[xxi] O texto aparece primeiramente em inglês, “The defense of the U.S.S.R. in the present war”, e com o
pseudônimo de Lebrun, in: International Bulletin (issued by the SWP – Socialist Workers Party), New York, v.
2, n. 10, de fevereiro de 1940, pp. 1A-17A, mas fora redigido em 9 de novembro de 1939.
[xxii] Para todos os detalhes acerca da trajetória política de Mário Pedrosa, consulte-se o extraordinário livro
do historiador marxista Dainis Karepovs: Karepovs 2017.
[xxiii] Na realidade, o debate em torno da tese de Trotsky da defesa incondicional da URSS foi já travado
durante o Congresso fundador da IV Internacional, em Périgny, nos arredores de Paris, a 3 de setembro de
1938, e a oposição a uma sua aceitação dogmática fora defendida, aí, unicamente pelo delegado da minoria do
POI francês (Parti Ouvrier Internationaliste), Yvan Craipeau (cf. Karepovs: “Mario Pedrosa e a IV Internacional
(1938-1940)”, in: Castilho Marques Neto 2001, 108), mas foi Mário Pedrosa quem, em seu profundo texto “The
defense  of  the  U.S.S.R.  in  the  present  war”,  em  fevereiro  de  1940,  trouxe  a  discussão  de  forma
consistentemente teórica, o que teve por consequência um duro estranhamento entre Pedrosa e o próprio
Trotsky, a cisão na direção IV Internacional e a subsequente saída de Pedrosa da organização (cf. a dura
correspondência entre Mário Pedrosa e Trotsky in: Karepovs, idem, pp. 119-126).A 

Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a


