
a terra é redonda

Bosch, Jung e a Pedra do Sol - 22/12/2025 - 1/4
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

Bosch, Jung e a Pedra do Sol

Por ARI MARCELO SOLON & EBERVAL GADELHA FIGUEIREDO JR.*

A leitura da obra de Hieronymus Bosch à luz da sincronicidade jungiana revela,  não uma conexão histórica com a
Mesoamérica, mas uma ressonância arquetípica entre o Cristo Solar e o deus asteca Tonatiuh na Pedra do Sol

1.

A arte do pintor flamengo Hieronymus Bosch (c. 1450-1516), com destaque para o famoso tríptico O Jardim das Delícias
Terrenas (c. 1490-1510, Museo del Prado, Madrid), já foi sujeita a diversas interpretações ao longo dos anos, algumas

bastante heterodoxas. Wilhelm Fraenger,[1] por exemplo, propõe uma leitura gnóstica e antinomiana.

Para ele, o painel central do tríptico, onde se vê o titular “jardim das delícias terrenas”, não seria uma advertência quanto
a um falso paraíso terreno onde o pecado corre solto,  e sim um verdadeiro paraíso terreno, uma utopia em que a
humanidade se encontra restaurada e a própria noção de pecado é suspensa (em outros termos, o vislumbre de um mundo
em que Adão e Eva não tivessem sucumbido à tentação, cujo resultado foi a Queda).

O terceiro painel, por sua vez, longe de representar a perdição infernal decorrente de pecados cometidos na imagem
anterior, consiste, segundo Wilhelm Fraenger, em uma alegoria da humanidade caída, essa sim entregue à tirania do
pecado. As implicações dessa tão diferenciada leitura são bastante significativas, afastando Bosch da ortodoxia católica
para atribuir-lhe filiação (ou, no mínimo, afinidade) a denominações heréticas medievais, como os adamitas ou “irmãos do
espírito livre”.

Mas é difícil imaginar uma interpretação mais ousada que a de Susan Fargo Gilchrist, para quem o tríptico seria uma
representação imagética da conquista do México. Segundo a autora, Bosch teria feito uso de convenções pictóricas e
calendáricas mesoamericanas para narrar, de forma alegórica, a campanha de Hernán Cortés contra os astecas. Por
exemplo, a faca posicionada entre duas orelhas gigantes, próxima ao centro do painel infernal, seria uma releitura do glifo
calendárico ome-tecpatl (“dois-pedernal”, representado por dois pequenos círculos e um desenho estilizado de um pedernal

ou faca de pedra), referente, no caso, ao ano de 1520.[2]

É uma leitura original, sem dúvidas, mas é evidente que ela tem seus problemas, dos quais o mais óbvio é cronológico:
como poderia Bosch ter representado eventos ocorridos entre 1519 e 1521 em uma pintura datada entre 1490 e 1510, com
o agravante de que ele mesmo faleceu em 1516? Como Susan Fargo Gilchrist não quis atribuir ao pintor dons proféticos, a
solução encontrada foi um revisionismo cronológico da própria vida e obra do artista, de modo a tornar compatíveis as
datas.

Assim sendo, é mais seguro descartar toda e qualquer relação entre Hieronymus Bosch e o calendário asteca. Mas e se,
por acaso, ainda quisermos operar um agenciamento entre essas duas coisas? Como abordar esse objeto impossível, como

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a

https://aterraeredonda.com.br/bosch-jung-e-a-pedra-do-sol/


a terra é redonda

Bosch, Jung e a Pedra do Sol - 22/12/2025 - 2/4
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

diriam os  civilistas?  Uma  possível  solução  é  renunciar  às  correlações  causais,  optando  por  uma  leitura  à  luz  da
sincronicidade jungiana.

2.

Teorizada por Carl Gustav Jung em colaboração com o físico Wolfgang Pauli, sincronicidade consiste na ocorrência de dois
ou mais eventos que se relacionam não por uma cadeia de causa e efeito, mas através do seu conteúdo simbólico ou
significado comum para o observador.

Trata-se, portanto, de uma correlação significativa, porém acausal, alheia às concepções mecanicistas da realidade. Ela
sugere a existência de uma ordem cósmica subjacente, um inconsciente coletivo que se manifesta em termos de arquétipos

(modelos ou “tipos” universais e primordiais) e coincidências carregadas de sentido.[3]

No caso de Bosch e dos astecas, há uma sincronicidade interessante que envolve não O Jardim das Delícias Terrenas, mas
outro tríptico: O Juízo Final (c. 1500-05). Aqui, no topo do painel central, encontramos a figura luminosa de Cristo com seu
séquito celestial, pairando sobre um mundo devastado. Os dois painéis laterais são similares, porém não idênticos àqueles
d’O Jardim das Delícias Terrenas: à esquerda, vemos a queda dos anjos rebeldes e a expulsão de Adão e Eva do Paraíso; à
direita, mais uma representação do Inferno.

A Pedra do Sol (c. 1502-1520) é o que vem à mente da maioria das pessoas quando ouvem a expressão “calendário asteca”.
Trata-se de um enorme e monolítico disco de basalto, com vários círculos concêntricos de glifos calendáricos. Assim como
Cristo está no centro d’O Juízo Final de Bosch, o rosto de Tonatiuh, o Sol, ocupa a posição central no disco.

Sincronicidade auspiciosa, pois a atribuição de afinidades solares a Jesus Cristo é comum desde a antiguidade tardia, e sua

expressão medieval máxima veio com a teologia franciscana, conforme a terceira estrofe do Cântico das Criaturas.[4]

Os franciscanos foram a primeira ordem católica a atuar no Vale do México. Suas sensibilidades teológicas revelaram-se
particularmente  propícias  ao  diálogo  com  a  cosmovisão  mesoamericana,  que  tinha  sua  própria  longa  tradição  de
divindades solares. Até os dias de hoje, no catolicismo popular do campesinato indígena mexicano, o legado desse encontro

persiste na forma do culto sincrético ao “Cristo Solar”.[5]

Por  falar  em Cristo,  as  principais  denominações  cristãs  concebem-no  como portador  de  duas  naturezas  em união
hipostática: uma divina e outra humana, conforme o Concílio de Calcedônia em 451. Esse esquema cristológico muito se

assemelha ao conceito do homem-deus mesoamericano, teorizado por Alfredo López Austin.[6]  No contexto do México
indígena, a distinção entre o humano e o divino não é estática, muito menos absoluta, ao contrário do que ocorre no
Ocidente (mesmo no caso do cristianismo calcedônio, as duas naturezas de Cristo coexistem sem se misturar).

3.

Isso explica, em parte, a noção historiográfica simplista e discutível de que os astecas teriam confundido os espanhóis com
deuses,  vendo  na  chegada  de  Hernán  Cortés  o  regresso  do  homem-deus  Quetzalcoatl.  Também  estabelece  certa
semelhança entre o pensamento mesoamericano e a longuíssima tradição do messianismo abraâmico, outro potencial
facilitador da empreitada missionária.

Em termos narrativo-estruturais, tanto os trípticos de Bosch quanto a Pedra do Sol representam sequências cósmicas de
criação e destruição. Pelo menos nesse sentido, as comparações de Susan Fargo Gilchrist entre Bosch e o calendário
asteca são aptas. O fato de os trípticos serem lineares, e não circulares como a Pedra do Sol, é um reflexo de diferentes
filosofias do tempo e da história: a cronologia abraâmica é linear, com começo, meio e fim, ao passo que a mesoamericana
é cíclica, em que o fim de um ciclo coincide com o começo do ciclo subsequente.

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a



a terra é redonda

Bosch, Jung e a Pedra do Sol - 22/12/2025 - 3/4
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

As diferenças entre os dois paradigmas evidentemente não se resumem a isso. No tocante àquilo que Jung chama de

integração da sombra,[7] isto é, da parte de nós que preferimos ignorar ou reprimir (mesmo às custas de nossa plena
individuação), pode-se considerar a leitura herética de Fraenger mais “mexicanizante” do que postura cristã convencional.

A Mesoamérica é uma área cultural extensa, onde cada sociedade tinha sua própria postura diante da sombra, por assim
dizer. Os astecas, nesse sentido, certamente tendiam ao ethos apolíneo, mas mesmo eles compreendiam a importância de
integrar a transgressão dionisíaca da sombra. Era esse o papel de Xochipilli, Príncipe das Flores, deus das artes, da beleza,

dos prazeres e dos excessos.[8]

Ora, o que é o antinomianismo dos adamitas medievais senão a epítome da integração da sombra, cujo resultado último é a
ultrapassagem do próprio conceito de pecado? Similarmente,  a etnopsicologia mesoamericana propõe uma anatomia

tripartite para a alma humana,[9] em que a saúde do sujeito existe em função da harmonia entre os componentes anímicos.
Aqui, não pode haver repressão total da sombra sem que haja também alguma disfunção.

Quod erat demonstrandum: correlações acausais entre a obra de Bosch e a cosmovisão asteca ilustram como arquétipos
universais (o centro solar divino, os ciclos de criação e destruição, a sombra) manifestam-se de forma independente em
tradições distintas, expressando anseios humanos profundamente compartilhados.

Conquanto esteja longe de uma hipótese histórica rigorosa, a aproximação sincronística é um instrumento hermenêutico
fértil,  capaz  de  iluminar,  por  ressonância  simbólica,  os  substratos  comuns  da  imaginação  religiosa  e  artística  da
humanidade.

*Ari Marcelo Solon é professor na Faculdade de Direito da USP. Autor, entre outros, livros, de Caminhos da filosofia e da
ciência do direito: conexão alemã no devir da justiça (Prisma). [https://amzn.to/3Plq3jT]

*Eberval Gadelha Figueiredo Jr. é mestrando em Filosofia e Teoria Geral do Direito na USP.

Notas

[1] A leitura de Fraenger pode ser encontrada na íntegra em: FRAENGER, W. Hieronymus Bosch. Das Tausendjährige
Reich. Grundzüge einer Auslegung. Coburg: Winkler, 1947.

[2] As teorias heterodoxas de Gilchrist encontram-se expostas em seu blog: https://elboscoblog.blogspot.com/

[3] Sobre a sincronicidade jungiana e a chamada “Conjectura Pauli-Jung”, ver: JUNG, Carl Gustav; PAULI, Wolfgang Ernst.
The interpretation of nature and the psyche.  Traduzido do alemão Naturerklärung und Psyche  [1952]. Nova Iorque:
Pantheon Books, 1955.

[4] O Cântico das Criaturas, de Francisco de Assis, também é apropriadamente conhecido como Cântico do Sol. A terceira
estrofe,  composta no dialeto úmbrio medieval,  diz  o seguinte:  Laudato sie,  mi  Signore cum tucte le  Tue creature,/
spetialmente messor lo frate Sole,/ lo qual è iorno, et allumini noi per lui./ Et ellu è bellu e radiante cum grande splendore:/
de Te, Altissimo, porta significatione. Segue a tradução para o português: Louvado sejas, meu Senhor, com todas as Tuas
criaturas,/ especialmente o irmão Sol,/ que clareia o dia, e por ele nos alumias./ E ele é belo e radiante com grande
esplendor:/ de Ti, Altíssimo, ele traz a imagem.

[5] Sobre o culto mesoamericano ao Cristo Solar, ver: BURKHART, L. M. The Solar Christ in Nahuatl Doctrinal Texts of
Early Colonial Mexico. Ethnohistory, v. 35, n. 3, p. 234, 1988.

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a

https://amzn.to/3Plq3jT
https://elboscoblog.blogspot.com/


a terra é redonda

Bosch, Jung e a Pedra do Sol - 22/12/2025 - 4/4
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

[6] Para uma elaboração de López Austin quanto ao homem-deus na Mesoamérica, ver: GUERNSEY, J. E. The Myth of
Quetzalcoatl: Religion, Rulership, and History in the Nahua World – by López Austin, Alfredo. Bulletin of Latin American
Research, v. 36, n. 3, p. 370–371, 2 jun. 2017.

[7] Sobre a noção jungiana de sombra e conceitos correlatos, ver: JUNG, C. G. Aion: estudos sobre o simbolismo do si-
mesmo. Tradução de Dora Mariana R. Ferreira da Silva. 3. ed. Petrópolis, RJ: Vozes, 1990.

[8] Sobre o deus Xochipilli, ver: DEEN, G.; POHL, J. The Cult of Xochipilli. The 84th Annual Meeting of the Society for
American Archaeology, 1 jan. 2019.; ROMERO, O. G. Xochipilli: Psychedelic Plants, Song, and Ritual in Aztec Religion.
Psychedelic Intersections, v. 1, n. 1, 17 jan. 2025.; JUSTINO FERNÁNDEZ. Una aproximación a Xochipilli. Estudios de
cultura Náhuatl, n. 1, p. 4, 1 jan. 1959.

[9] Sobre os três componentes anímicos da etnopsicologia asteca (e sua interface com a cristologia trinitária), ver: FURST,
J. L. M. The nahualli of Christ: The Trinity and the Nature of the Soul in Ancient Mexico. Res: Anthropology and aesthetics,
v. 33, p. 208–224, mar. 1998. Para um exemplo similar de modelo etnopsicológico mesoamericano (etnia maya kaqchikel,
do altiplano guatemalteco), ver: HILL, R. M.; FISCHER, E. F. STATES OF HEART. Ancient Mesoamerica, v. 10, n. 2, p.
317–332, jul. 1999.

A Terra é Redonda existe graças aos nossos leitores e apoiadores.
Ajude-nos a manter esta ideia.
C O N T R I B U A

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a

https://aterraeredonda.com.br/CONTRIBUA/

