
a terra é redonda

Breve introdução à semiótica - 27/08/2024 - 1/11
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

Breve introdução à semiótica

Por SERAPHIM PIETROFORTE*

Conceitos derivados da semiótica, tais quais “narrativa”, “discurso” ou “interpretação”, tornaram-se fluentes em nossos
vocabulários

Atualmente, do discurso acadêmico à esfera pública, seja nos debates políticos seja em propostas pedagógicas, o termo
“semiótica” vem se popularizando; se isso não ocorre com a semiótica propriamente dita, enquanto estudo da significação,
ao menos conceitos derivados dela, tais quais “narrativa”, “discurso” ou “interpretação”, tornaram-se fluentes em nossos
vocabulários.

Isso posto, com os objetivos de motivar os leitores a conhecer semiótica, preparamos as seguintes considerações. Não se
pretende,  obviamente,  oferecer  um  curso  sobre  a  matéria;  longe  disso,  trata-se,  isto  sim,  de  apresentar  tópicos
fundamentais, com vistas a incentivar quem se interessa pelas teorias do signo a prosseguir estudando.

Etimologia da palavra “semiótica”

Valer-se da etimologia para explicar os significados das palavras nem sempre se mostra caminho seguro pois, em regra, a
história do vocabulário não coincide com seu entendimento pelos falantes da língua; além disso, devido às semelhanças
entre sons e sentidos, vários equívocos ocorrem com facilidade.

Em meio a esses deslizes, semiótica não significa, certamente, “meio olho”. Se assim fosse, seria “semióptica”, pois “ótica”
se refere aos ouvidos enquanto “óptica”, aos olhos; no caso, a palavra semiótica deriva do grego sēmeiōtiko, quer dizer,
“relacionado aos sinais”, sendo nesse sentido, aproximadamente, que a palavra “semiótica” se utiliza nas ciências humanas
do mundo moderno.

A palavra “sinal” se origina do indo-europeu sekw, cujo significado coincide com “apontar, indicar”; tomada em sentido
lato, a palavra “sinal” se aproxima dos conceitos de “sentido” e “significação”, ou seja, os objetos de estudo da “semiótica”.
Entretanto, para essa introdução se tornar esclarecedora, resta definir, contemporaneamente e de variados pontos de
vista, o conceito de significação.

A significação e o signo

A palavra “semiótica”, tal qual a “semântica” e “semiologia”, deriva de “sema”, palavra grega, cujo significado é “sinal”,
mantendo-se o sentido do indo-europeu sekw, do qual ela deriva. A palavra grega sema, por sua vez, possui história
interessante; sema já significou “sepultura”, ora designou a lápide, quer dizer, a pedra colocada para cobrir o túmulo,
passando, assim, a significar “sinal”, no caso, o sinal de haver alguém enterrado sob a laje. Nesse processo, manifesta-se a

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a

https://aterraeredonda.com.br/breve-introducao-a-semiotica/


a terra é redonda

Breve introdução à semiótica - 27/08/2024 - 2/11
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

significação, pois a pedra aponta para outros sentidos além dela mesma, tornando-se,  dessa maneira,  o significante
relacionado, arbitrariamente, aos significados “tumba”, “cadáver”, “morte” (Cornelli, 2011: 173-185).

A palavra “significação” se forma a partir da palavra “signo”, derivada do latim signum, cujo sentido é “sinal”, reportando-
se novamente ao indo-europeu sekw; a própria palavra “sinal”, em português, deriva do latim signum, revelando se tratar
do mesmo campo semântico. Entretanto, antes de prosseguir com o signo, como definir campo semântico? Tal concepção
se vale de metáfora inspirada na geometria; imagina-se, por meio dela, uma extensão formada não por pontos, mas pelos
limites conceituais de determinado tema.

Esse tema, por sua vez, constrói-se por meio dos discursos feitos sobre ele; em outras palavras, o tema, enquanto campo
semântico, define-se numa rede discursiva, na qual ele ganha significado, inserindo-se, dessa maneira, em determinado
meio sociocultural. Isso posto, por definir-se numa rede de discursos, o conceito de signo, longe de ser consensual, gera-se
em polêmicas discursivas; definir signo, portanto, equivale a conhecer as polêmicas discursivas delineadoras de seu campo
semântico.

Para desenvolver isso, em meio a numerosos teóricos do signo e da significação, mostra-se indispensável conhecer dois
pensadores: Charles Sanders Peirce (1839-1914) e Ferdinand de Saussure (1857-1913).

Do logos divino à ideoscopia

Embora cuidando, a seguir, das teorias contemporâneas do signo e da significação, compensa recuar alguns séculos para
alcançar as ideias de Santo Agostinho (354-430), quem elaborou, a seu modo, uma semiótica. Para tanto, recorre-se a
Tzvetan Todorov (1939-2017) em sua obra Teorias do símbolo (Todorov, 1979: 15-54), especificamente, quando se refere
ao simbolismo universal baseado no Evangelho de São João e nas célebres considerações sobre o Verbo e a carne; nesse
contexto, utiliza-se a palavra “Verbo” para traduzir a palavra grega lógos e, consequentemente, todas as implicações e
complexidades que a acompanham.

Em linhas gerais, para muitos intérpretes das escrituras cristãs, o Cristo se identifica com a encarnação do Verbo, todavia,
a partir  de outros pontos de vista religiosos,  o  próprio Deus dos cristãos coincide com o Logos,  sendo sua carne,
justamente, o universo em toda grandeza e com seus mistérios. Dessa perspectiva, o mundo se torna símbolo de Deus na
semiótica  de Santo Agostinho,  estabelecendo-se relações entre  os  significantes  diante  dos  homens e  os  respectivos
significados sagrados;  nessa teoria da significação,  os homens entendem as coisas do mundo porque se encontram
animados pelo mesmo Espírito Divino expresso na natureza.

As fontes anteriores vindas da Antiguidade e as implicações dessa doutrina da significação se revelam muitas, entre elas,
as leis analógicas medievais sobre as correspondências entre as coisas, que ainda vigoram em alguns discursos modernos;
segundo tais leis, por exemplo, se há no mundo celeste o Sol, no mundo terreno existe o ouro, no animal, o leão, no corpo
humano, o coração etc.; o pensador e médico renascentista Robert Fludd (1574-1637) (Godwin, 1991) e vários poetas
simbolistas, leitores de Emanuel Swedenborg (1688-1772), inspiraram-se naquelas teorias (Balakian, 1985: 17-28).

Quando  questionadas  pelo  humanismo  e  seus  juízos  materialistas,  no  entanto,  aqueles  pensamentos,  por  se
fundamentarem em preceitos religiosos, foram parcialmente abandonados, cabendo não mais à religião ou discursos afins,
mas à filosofia responder por quais meios os homens entendem o mundo.

A Crítica da razão pura, de Immanuel Kant (1724-1804), editada em 1781, vem exatamente ao encontro dessa demanda;
ainda  em  linhas  gerais,  de  acordo  com ele,  a  consciência  humana  não  se  relacionaria  com as  coisas  do  mundo
passivamente, porquanto, uma vez regida por categorias próprias e específicas, nela se encaminha, aprioristicamente,
determinados modos de conceber a suposta realidade advindos, justamente, dessa tábua de categorias.

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a



a terra é redonda

Breve introdução à semiótica - 27/08/2024 - 3/11
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

A categoria  da  quantidade,  por  exemplo,  projeta-se  no  mundo por  meio  das  relações  entre  os  termos unidade vs.
pluralidade vs. totalidade, sendo o último a complexificação dos dois primeiros, por suas vezes, termos contrários entre si;
a  categoria  da  qualidade  se  articula  em realidade  vs.  negação  vs.  limitação;  há  ainda  as  categorias  de  relação  e
modalidade.

Ora, das variadas contribuições de Kant para o pensamento ocidental, cabe reter, para os conhecimentos semióticos e
semiológicos, a noção de atividade da consciência em relação às coisas do mundo. Mediante tal concepção, dialoga-se com
o passado recorrendo às categorias do pensamento propostas por Aristóteles (384ac-322ac); ela admite, ainda, ser cotejada
com teorias  posteriores,  tais  quais  o  pensamento fenomenológico de Edmund Husserl  (1859-1938)  ou a ideoscopia,
concebida por Peirce, diretamente ligada às teorias semióticas do signo e da significação.

Edmund Husserl se opõe às ideias da psicologia a respeito da consciência enquanto capacidade cognitiva; para ele, a
consciência é um fenômeno e não uma coisa, não cabendo localizá-la no cérebro ou em outras partes do corpo. Nesse
fenômeno, semelhantemente a Kant e sua tábua de categorias, não há passividade da consciência, tratando-se, isto sim, de
modos de adequação entre a intuição, quer dizer, a capacidade humana de se projetar no mundo, e a significação.

Quanto a Peirce, buscando se diferenciar da fenomenologia, ele propõe a ideoscopia, cuja tarefa, nas próprias palavras,
incide na descrição e na classificação “das ideias que pertencem à experiência ordinária ou que emergem naturalmente em
conexão com a vida corrente, sem levar em consideração a sua psicologia ou se são válidas ou não-válidas” (Pignatari,
2004: 41-47).

Retomando a etimologia, a palavra “ideoscopia” se forma pelas palavras gregas idea, cujo significado se aproxima, no caso,
do conceito de pensamento em sentido lato, e skopéo, significando olhar; trata-se, portanto, da observação das relações
entre as coisas do mundo, o pensamento e os modos de expressão das coisas e dos pensamentos, cujo processo, para
Peirce, explica-se por meio da definição de signo.

Contudo, antes de prosseguir, vale a pena considerar o estatuto da significação na história humana, porquanto, embora se
mencionem apenas oito pensadores, a importância de Aristóteles, Agostinho, Fludd, Swedenborg, Kant, Husserl, Peirce e
Saussure justifica o vivo interesse do tema. Do ponto de vista histórico e discursivo, tais autores não representam apenas
ideias particulares; considerando-se as circunstâncias histórias, ou melhor, as relações de trabalho, as ideologias e culturas
vigentes em cada época, eles expressam pensamentos coletivos, gerados em polêmicas discursivas.

Nessas polêmicas, as relações entre a humanidade, o mundo e o sentido assumem, na história do pensamento humano,
variadas características; isso se verifica da religião à filosofia, da metafísica ao discurso científico, da arte à política.

Dessa maneira, longe de ser tema trivial, fruto de discussões banais, as questões da significação ocupam o cerne do
pensamento humano, permitindo identificar o fenômeno da significação com o advento dos hominídeos em nosso planeta e,
por conseguinte, da própria vida.

A semiótica de Charles Sanders Peirce

Para Charles Sanders Peirce, a mediação entre o homem e o mundo se descreve por uma lógica, chamada por ele
semiótica, baseada nos signos, em princípio, grandezas formadas por referente, interpretante e fundamento; na teoria, os
três conceitos se definem mutuamente, não havendo predominância nem pressuposição de um em relação aos demais.

Seria equivocado, quando se explica a significação, considerar o mundo objetivo das coisas preexistindo aos humanos para,
em seguida, tais coisas se converterem em pensamentos, os quais, por fim, expressam-se nas linguagens humanas; tais
processos não correspondem, respectivamente, aos conceitos de referente, interpretante e fundamento, embora possam
ser, eventualmente, relacionados a eles.

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a



a terra é redonda

Breve introdução à semiótica - 27/08/2024 - 4/11
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

Deve-se considerar que o referente não se confunde simplesmente com as coisas do mundo; nem o interpretante equivale
ao pensamento enquanto fenômeno centrado em si mesmo, logo, autossuficiente; nem sequer o fundamento coincide com
imagens, palavras ou sons utilizados para expressar coisas e pensamentos, os quais existiriam independentemente das
devidas referências.

O referente, efetivamente, define-se enquanto tudo aquilo que se apresenta ao conhecimento; para explicar como isso
acontece, Peirce, em sua semiótica, propõe a articulação entre o sujeito conhecedor e o objeto cognoscível segundo a
lógica formada pelos três termos, com o signo e a significação se definindo, exatamente, na relação triádica.

O modelo se mostra bastante complexo; nas articulações da tríade proposta, surgem tipos distintos de signos – ícones,
índices, símbolos; remas, discentes, argumentos; sin-signos, quali-signos, legi-signos –, que, por suas vezes, articulam-se
entre si em novas combinações. Além disso, devido ao interpretante se apresentar ao conhecimento, isso faz dele objeto
cognoscível, ou seja, o interpretante se torna referente, inaugurando-se novas relações semióticas, chamadas por Charles
Sanders Peirce “semiose infinita” (Peirce, 1977).

Por fim, em seus desenvolvimentos, a semiótica de Charles S. Peirce, inicialmente uma antropossemiótica, isto é, uma
semiótica restrita à significação humana, desdobra-se na zoosemiótica, na fitossemiótica e, inclusive, na fisiossemiótica,
semióticas cujos objetos de estudos são, respectivamente, a significação animal, a significação vegetal e a significação
entre os seres inanimados, por exemplo, partículas elementares, átomos, estrelas e demais grandezas cósmicas (Deeley,
1990: 69-123).

A teoria do signo de Ferdinand de Saussure

Embora  Charles  S.Peirce  e  Ferdinand  de  Saussure  sejam teóricos  da  significação  e  do  signo,  as  correspondentes
formações, objetivos e propostas teóricas diferem sensivelmente, não cabendo aproximações entre eles sem os devidos
cuidados.  Saussure  não  foi  filósofo;  seus  trabalhos  principais  se  dedicam  às  áreas  de  linguística  histórica  –
especificamente, os estudos do indo-europeu –, além de ser considerado o fundador da linguística estrutural.

O século XIX foi marcado, no campo das ciências da linguagem, pela linguística histórica, caracterizada pela concepção de
mudança das línguas e por seus agrupamentos em troncos linguísticos; segundo aqueles pensadores, as línguas mudam
com o  passar  dos  tempos  em função  de  leis  fonéticas  precisas,  cujas  determinações  permitem a  reconstrução  de
gramáticas e vocabulários, possibilitando, por meio de comparações, traçar graus de parentesco entre diversos idiomas.

Dessa maneira, agrupam-se as línguas latinas, helênicas, germânicas, eslavas, celtas, védicas etc. no trono indo-europeu;
concebem-se outros troncos, por exemplo, o tronco afro-asiático, no qual se agrupam as línguas semíticas; segundo os
especialistas, a tese mais brilhante da época foi a teoria de Saussure a propósito das vogais do indo-europeu. Seguindo a
tradição de seus professores e colegas, Ferdinand de Saussure conheceu profundamente várias línguas, suas semelhanças
e diferenças; tais conhecimentos permitiram a ele formular uma teoria sobre a significação.

Nas teorias do signo, a presença do objeto, referente ou coisa permanece constante; em todas elas, inclusive na semiótica
de Peirce, o signo se articula à referência. Para Saussure, porém, um signo se define em relação a outros signos, e não em
relação às  coisas;  isso  precisa  ser  explicado cuidadosamente,  pois  vai  de  encontro  ao  senso comum a respeito  do
funcionamento da linguagem.

Em linhas gerais, não é difícil aceitar que há coisas no mundo, que se pensa nelas e utilizam-se palavras e outros signos
para comunicar tais coisas e pensamentos. Saussure, no entanto, distanciando-se de reflexões filosóficas sobre as relações
entre o homem, as linguagens e o mundo, concentra seus estudos em estruturas fonológicas e morfossintáticas com vistas
a pensar a história interna das línguas, quer dizer, as transformações nas estruturas linguísticas capazes de possibilitar a
reconstrução do indo-europeu e das línguas derivadas dele.

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a



a terra é redonda

Breve introdução à semiótica - 27/08/2024 - 5/11
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

Parece, para quem desconhece linguística, haver relações diretas entre palavras e coisas, entretanto, além das dimensões
fonológicas e morfossintáticas, há nas línguas dimensões semânticas, referentes à significação, as quais também variam de
língua para língua.

Nas línguas românicas português, espanhol, italiano e francês, os pares de palavras irmão e irmã, hermano e hermana,
fratello e sorella, frére e soeur se encontram sistematizados por meio da categoria semântica masculino vs. feminino, não
cabendo,  para  a  formação  do  vocabulário  nas  quatro  línguas,  a  categoria  da  idade  velho  vs.  novo.  No  húngaro,
contrariamente, além da categoria da sexualidade, torna-se pertinente a categoria da idade, gerando-se, na sistematização
do mesmo campo semântico, as quatro palavras bátya – irmão mais velho, öccs – irmão mais novo, néne – irmã mais velha e
húg – irmã mais nova; diferentemente daquelas línguas românicas e do húngaro, no malaio há apenas a palavra sudarà,
sem remissões ao sexo nem à idade (Pietroforte, 2002: 85-87).

Dessa forma, a partir de poucos dados, verifica-se que o sentido das palavras depende das relações entre o significante
fonológico e o significado semântico, mas depende, ainda, das relações entre uma palavra e as demais palavras da mesma
língua; dito de outro modo, a significação depende antes do valor linguístico, isto é, da sistematização das palavras por
meio de categorias semânticas específicas em determinada língua, do que das relações entre palavras e coisas.

Conhecedor em profundidade de numerosas línguas e de suas transformações históricas, Ferdinand de Saussure percebeu
essa propriedade da significação linguística, determinada tanto pela relação entre significantes e significados na formação
de signos específicos, quanto pela relação entre tais signos e os demais signos do mesmo sistema deles (Saussure, 2012:
158-170). Para o autor, reiterando, a língua é um sistema de signos verbais, que, por sua vez, compartilha a existência
social com sistemas de signos de outras ordens – ou seja, sistemas formados por signos não-verbais –; consequentemente,
concebe-se a ciência geral  dos signos,  a  semiologia,  cujo ramo responsável  pela análise dos signos verbais  seria a
linguística (Saussure, 2012: 47-49).

A semiologia

Em sua vida, Ferdinand de Saussure não desenvolveu a semiologia; quem a levou a cabo foi principalmente Roland Barthes
(1915-1980), cujo livro Elementos de semiologia (Barthes, 1992) se mostra, praticamente, a primeira sistematização dos
procedimentos analíticos da nova ciência. Em linhas gerais, trata-se da aplicação das dicotomias de Saussure, deduzidas a
partir da linguística, aos demais sistemas de signos, tornando-se necessário conhecê-las para compreender minimamente
os princípios da semiologia.

A  época  de  Ferdinand  de  Saussure  coincide  com a  consolidação  dos  estados  nacionais  europeus;  se  os  poetas  e
romancistas românticos tematizavam o nacionalismo e o nascimento dos próprios países, os linguistas, imersos na mesma
época, estudavam os troncos linguísticos, buscando pelas origens das línguas, das culturas e das sociedades modernas.

Dessa maneira, quando há ênfase dos estudos nas transformações dos sistemas linguísticos, define-se, segundo Saussure, a
linguística  diacrônica,  quer  dizer,  a  análise  das  línguas  ao  longo dos  tempos;  contrariamente,  quando o  estudo se
concentra  nas  relações  internas  de  determinado  sistema de  signos,  isoladamente  do  tempo,  define-se  a  linguística
sincrônica. Essa primeira dicotomia, diacronia vs. sincronia, remete à próxima dicotomia língua vs. fala.

Todo ouvinte atento percebe o quanto as falas das pessoas diferem umas das outras, pois cada um possui seu timbre de
voz, os sotaques próprios dos lugares em que vive, o vocabulário da terra natal, da classe social, da profissão; além das
características individuais, cujas motivações parecem, majoritariamente, psicológicas, cada falante herda as variantes de
região, estrato social, faixa etária e situação discursiva do idioma, sociolinguisticamente determinadas.

Apesar das diferenças dos falares, no entanto, todos os falantes do mesmo idioma se entendem, justamente, porque a
língua  se  concebe  enquanto  forma  abstrata  e  geral,  da  qual  emanam  todas  as  falas  concretas  e  específicas.

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a



a terra é redonda

Breve introdução à semiótica - 27/08/2024 - 6/11
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

Consequentemente, o estudo de qualquer língua, sejam mudanças e variações seja a estrutura, começa por se concentrar
nessa forma geral e abstrata, a partir da qual se sistematizam variações, estimam-se mudanças e descreve-se a estrutura.

Uma vez proposta, a dicotomia língua vs. fala encaminha a dicotomia significante vs. significado, utilizada na definição de
signo e essencial na definição de língua. Para Saussure, vale lembrar, a língua é um sistema de signos, formados pela
relação entre imagens acústicas, isto é, formas fonológicas, e conceitos, formas semânticas, respectivamente significantes
e o significados, cujos sentidos se fazem mediante relações entre os signos do mesmo sistema verbal, conforme se expõe
anteriormente.

Por fim, a dicotomia paradigma vs. sintagma. Se as línguas se descrevem mediante sistemas de signos, necessita-se
determinar as regras regentes desses sistemas;  para tanto,  Ferdinand de Saussure propõe as relações associativas,
aquelas estabelecidas entre todo signo e os demais signos na formação do sistema, e regras de combinação entre tais
elementos na realização da língua. As primeiras constituem as relações paradigmáticas, nas quais um signo se define em
relação aos demais por meio do significante, do significado ou de ambos.

No Curso de linguística geral, Ferdinand de Saussure utiliza a palavra “ensinamento” para exemplificar a proposta: (i) por
meio do significado, esse signo se relaciona com “aprendizagem” ou “educação” e, inclusive, com os termos contrários
“ignorância” ou “embrutecimento”;  (ii)  por meio do significante,  com “lento” ou “elemento”;  (iii)  por meio do signo
morfológico do radical, com “ensinar” ou “ensinemos”; (iv) por meio do signo morfológico do sufixo, com “desfiguramento”
ou “armamento” (Saussure, 2012: 174-175).

Figuras de linguagem tais quais rimas,  aliterações e assonâncias se estabelecem nas relações paradigmáticas entre
significantes, enquanto metáforas e metonímias, por meio do significado.

Quanto às regras de combinação entre os elementos linguísticos, Saussure as denomina regras sintagmáticas. Em linhas
gerais, se os signos são morfológicos, há regras lexicais para os combinar na formação de palavras; se os signos são
lexicais, há regras sintáticas para combinar as palavras na formação das frases. Em português, segundo Mattoso Câmara
(1904-1970) (Câmara, 1986: 65-71), os verbos se alinham no sintagma (radical) + (vogal temática) + (modo e tempo) +
(número e pessoa), por exemplo (am)+(á)+(va)+(mos), (am)+(á)+(sse)+(mos) ou (am)+(a)+(rá)+(s); ainda em português,
as palavras se alinham no sintagma frasal (sujeito) + (verbo) + (complementos verbais).

Pois bem, se tais dicotomias permitem descrever os sistemas verbais, uma ciência geral do signo, construída nos mesmos
princípios, partiria não apenas da aplicação da dicotomia significante vs. significado nas demais linguagens, mas também
da aplicação das outras três dicotomias na descrição dos sistemas. Basicamente, essa é a metodologia de análise da
semiologia; em Elementos de semiologia (Barthes, 1992), Roland Barthes desenvolve exatamente tal proposta, com os
capítulos do livro fundamentados nas dicotomias de Ferdinand de Saussure.

Para exemplificar brevemente a análise semiológica,  recorre-se,  semelhantemente a Roland Barthes,  à culinária e à
semiologia da alimentação. Atualmente, tanto a feijoada quanto o sarapatel, podendo-se dizer o mesmo da cozinha à base
de cogumelos, pertencem à alta culinária; os primeiros se tornaram, inclusive, pratos típicos e celebrados da cozinha
brasileira.

Todos, porém, por se constituírem das sobras preteridas em meio a partes macias e saborosas dos animais de corte ou da
natureza dos fungos e vegetais, foram considerados, no passado, alimentação de menor qualidade, permitindo-se traçar
valorizações sincrônicas e diacrônicas.

Quanto à dicotomia língua vs. fala, própria para analisar as relações entre as abstrações do sistema e as ocorrências
concretas, uma vez estendida a quaisquer abstrações, possibilita-se descrever variações, por exemplo, da culinária dos
sanduíches; afinal, tanto o cachorro-quente estadunidense, feito com salsicha, mostarda e pão, e o brasileiro, feito com os
mesmos ingredientes anteriores acrescidos de ketchup, maionese, batata-palha, purê de batata e molho vinagrete, tornam-

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a



a terra é redonda

Breve introdução à semiótica - 27/08/2024 - 7/11
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

se variações da mesma forma geral e abstrata.

No domínio do signo, nenhuma comida significa apenas alimento; sobre todas elas se projetam conotações culturais: (a) as
menções  à  feijoada ilustram isso,  porquanto a  análise  diacrônica  coincide com a análise  das  valorizações  culturais
mediante a significação; (b) embora considerada comida vulgar, há, atualmente, chefes especializados em sanduíches
artesanais; (c) os animais de corte se analisam, na linguagem dos açougueiros, em função das qualidades culinárias da
carne, correlacionadas a pratos específicos, aos quais correspondem consumidores separados em classes sociais, isto é,
carne de pescoço para o proletariado e filé mignon para a pequena burguesia.

Por fim, qualquer cardápio apresenta a sequência sintagmática ritualizada das práticas alimentares, melhor dizendo, a
ordem na qual os alimentos se consumem, e as possibilidades de escolha, quando elas existem, em cada etapa. No
ocidente, o sintagma dos restaurantes costuma se realizar em entrada, prato frio, prato quente, sobremesa e café, e o
paradigma, formado pelos pratos disponíveis em cada fase, dependendo das especialidades da casa; assim, se for cantina,
os pratos quentes são massas, se for churrascaria, são carnes.

Além da semiologia, desenvolvida diretamente a partir das ideias de Saussure, há outras teorias da significação inspiradas
nelas, destacando-se entre tantas, devido ao escopo analítico, a semiótica narrativa e discursiva proposta por Algirdas
Julien Greimas (1917-1992) e levada adiante por colaboradores, tais quais Jean-Marie Floch (1947-2001), Dennis Bertrand
(1949) e José Luiz Fiorin (1942).

A semiótica de Algirdas Julien Greimas

Para compreender as concepções da semiótica proposta por Greimas sem se perder em pormenorizações, sem dúvida
pertinentes, vale a pena escolher um texto para, valendo-se dele, descrever o processo de significação chamado percurso
gerativo do sentido. Para tanto, eis o poema A montanha pulverizada, de Carlos Drummond de Andrade (1902-1987):

Chego à sacada e vejo a minha serra,
a serra de meu pai e meu avô,
de todos os Andrades que passaram
e passarão, a serra que não passa.

Era coisa dos índios e a tomamos
para enfeitar e presidir a vida
neste vale soturno onde a riqueza
maior é sua vista e contemplá-la.

De longe nos revela o perfil grave.
A cada volta de caminho aponta
uma forma de ser, em ferro, eterna,
e sopra eternidade na fluência.

Esta manhã acordo e
não a encontro.

Britada em bilhões de lascas
deslizando em correia transportadora
entupindo 150 vagões
no trem-monstro de 5 locomotivas
– o trem maior do mundo, tomem nota –

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a



a terra é redonda

Breve introdução à semiótica - 27/08/2024 - 8/11
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

foge minha serra, vai
deixando no meu corpo e na paisagem
mísero pó de ferro, e este não passa.

Segundo a teoria do signo de Saussure, a compreensão do poema se daria porque o falante da língua portuguesa conhece o
sistema de signos em que ela se define; se isso procede, o poema se forma por signos do vocabulário e da gramática do
português, cujo domínio permite a leitura do texto. Dessa maneira, o leitor, por meio dos significantes expressos prosódica
e  fonologicamente,  reconhece  os  significados,  dando  conta  da  dimensão  sistemática  da  língua;  entretanto,  deve-se
considerar, no processo de significação, a dimensão discursiva, responsável pela colocação daqueles signos em narrativas
e discursos  específicos,  no caso,  a  narrativa  e  o  discurso realizados pelo  poeta  ao enunciar  o  poema A montanha
pulverizada.

Desse ponto de vista, sob os signos, há processos semióticos, devidamente descritos no modelo do percurso gerativo do
sentido, encaminhado pela semiótica de Greimas. De acordo com o modelo, a cena enunciada por meio dos signos possui
por base percursos figurativos, isto é, no poema de Drummond, a cena na qual o poeta abre a janela e reflete sobre a serra,
sua história e destruição promovida pela locomotiva, metonímia da exploração industrial da natureza; esse percurso
figurativo, para fazer sentido, subordina-se a percursos temáticos, gerais e abstratos, no caso, os temas políticos da
exploração imperialista dos recursos naturais brasileiros e da ocupação das terras indígenas durante a colonização.

Segundo a semiótica, as correlações entre temas e figuras formam à semântica do discurso, a qual se subordina às
categorias, ainda mais gerais e abstratas, das colocações discursivas de pessoa, tempo e espaço, quer dizer, a sintaxe do
discurso.

O nível discursivo, por sua vez, subordina-se à narratividade, a qual se descreve pelas relações entre sujeitos e objetos
narrativos; no poema, trata-se das relações polêmicas entre o sujeito poeta e a personificação da locomotiva, mediadas
pelas junções com o objeto serra, nas quais o primeiro aparece espoliado pela segunda. Por fim, tais relações narrativas se
embasam por valores gerados na categoria semântica natureza vs. civilização, organizadora seja da narrativa seja da
distribuição figurativa enunciada nos versos (Pietroforte, 2016: 15-24).

Esquematicamente, o modelo configura-se assim:

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a



a terra é redonda

Breve introdução à semiótica - 27/08/2024 - 9/11
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

O plano de expressão e o semissimbolismo

No esquema anterior, percebe-se a ênfase da teoria no plano de conteúdo dos textos, fazendo, dos significados dos signos,
a base conceitual para a formação dos percursos figurativos; assim procedendo, os teóricos do percurso gerativo do
sentido, nos primeiros momentos da elaboração do modelo, isolam o plano de expressão, considerando o plano de conteúdo
independentemente do sistema de signos em que ele se manifesta. Segundo Greimas, o homem é o significado de todas a
linguagens (Greimas, 1981;116); dessa perspectiva, o percurso gerativo do sentido descreve, justamente, o processo de
significação, propriamente humano, por meio do qual a humanidade se constrói semioticamente, quer dizer, por meio do
qual a humanidade dá sentido a si mesma e ao mundo.

Nos discursos poéticos, entretanto, o plano de expressão, por participar ativamente da significação, a despeito de sua
constituição semiótica,  seja  ela  verbal,  visual  etc.,  inclui-se no percurso gerativo do sentido por meio da teoria  do
semissimbolismo, outra proposta inspirada nas ideias de Saussure. Para o linguista, no interior do signo linguístico, a
relação entre significantes e significados é arbitrária, ou melhor, não há motivação entre o conceito e sua expressão
fonológica; entretanto, quando o contrário acontece em determinados sistemas de significação, que dizer, quando há
motivação entre o significado e o significante, por exemplo, se imagens de caveiras se associam à morte, ocorre um signo
específico chamado símbolo (Saussure, 2012: 105-110).

Isso posto, considerando não mais relações entre significantes e significados no interior dos signos, mas o processo de
significação dos signos em percursos semióticos narrativos, discursivos e textuais, admite-se traçar correlações entre
categorias semânticas e categorias do plano de expressão; dessa maneira, não se encaminham signos arbitrários nem
símbolos motivados,  mas correlações entre os planos de conteúdo e expressão,  chamadas semissimbólicas,  as quais
sugerem motivações entre os signos específicos do texto em questão.

No poema de Drummond, citado no item anterior, estabelecem-se correlações entre a categoria semântica natureza vs.
civilização, por meio da qual se estruturam a narrativa, o discurso e os percursos figurativos, realizados no plano de
conteúdo, e as formas prosódicas, manifestadas no plano de expressão verbal. Nas três primeiras estrofes, quando se
efetua a natureza no plano de conteúdo, em termos prosódicos, no plano de expressão os versos são decassílabos; no
poema, a seu modo, a estabilidade da natureza, cantada nas três primeiras estrofes, surge correlacionada à estabilidade
prosódica.

Na quarta estrofe, diferentemente, quando se nega a natureza – no verso se diz “esta manhã acordo e / não a encontro” –, o
verso decassílabo se decompõe em dois versos, o primeiro, de sete sílabas – “esta manhã acordo e” –, e o segundo, de três
sílabas – “não a encontro” –; a quinta estrofe, por fim, forma-se por oito versos sem estabilidades prosódicas, configurando-
se,  assim,  uma estrofe formada por versos livres,  que termina correlacionada,  no plano de conteúdo,  às mudanças
decorrentes da civilização, quando se descreve a locomotiva e a consequente destruição da natureza.

Esquematicamente,  o  semissimbolismo,  com  o  qual  se  compõem  o  poema,  representa-se  desta  maneira:  (versos
decassílabos / natureza) → (verso decassílabo desarticulado / negação da natureza) → (versos livres / civilização). Em
termos semióticos, a expressão prosódica do poema se sistematiza na categoria de expressão verbal verso metrificado vs.
verso livre, a qual se correlaciona à categoria semântica natureza vs. civilização, conforme o semissimbolismo (natureza /
verso  metrificado)  vs.  (civilização  /  verso  livre),  acarretando  desdobramentos  narrativos,  discursivos  e  textuais
característicos d’A montanha pulverizada (Pietroforte, 2016: 24-26).

A linguagem cotidiana, contrariamente, não se pauta por correlações semelhantes. Embora toda semiótica verbal se
expresse por categorias fonológicas e prosódicas – ou seja, por vogais, consoantes, acentuação tônica e curvas entoativas –,
na linguagem coloquial, os efeitos de sentido poético, tais quais, rimas, aliterações, assonâncias e pés de verso, encontram-
se neutralizados, ocorrendo eventualmente; nos discursos sociais não poéticos, prioriza-se o conteúdo dos textos, evitando-
se, dessa maneira, desvios para o plano de expressão.

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a



a terra é redonda

Breve introdução à semiótica - 27/08/2024 - 10/11
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

O fenômeno do semissimbolismo, frequente nos discursos poéticos, não se restringe às semióticas verbais; nas semióticas
plásticas, quer dizer, pintura, fotografia, escultura, arquitetura, história em quadrinhos etc., há semissimbolismos com
categorias cromáticas, eidéticas e topológicas, relativas, respectivamente, às cores, formas e distribuição de cores e
formas; nas semióticas musicais, há semissimbolismo com categorias de frequência, altura, intensidade, duração e timbre,
distribuídas em categorias cronológicas.

Dessa  maneira,  independentemente  do  estatuto  semiótico  do  plano  de  expressão,  sempre  é  possível  estabelecer
correlações entre as categorias de sua forma e as categorias semânticas das formas de conteúdo; por consequência, as
correlações semissimbólicas se encontram, potencialmente, em todos os sistemas semióticos.

O que é semiótica?

 Depois desta breve introdução ao tema, como responder à pergunta? Nos itens anteriores, discutem-se as etimologias e os
campos semânticos  das  palavras  signo e  significação;  conheceram-se,  brevemente,  algumas concepções  religiosas  e
filosóficas sobre a matéria; estudou-se do logos à fenomenologia, da ideoscopia de Peirce à semiologia de Saussure e,
inclusive, a semiótica de Greimas; por fim, sabe-se que, além delas, há outras propostas semióticas, algumas buscando
conciliações, outras afirmando posturas contrárias e contraditórias. Nessas circunstâncias, a única resposta possível para a
indagação inicial é a conscientização de que se trata, antes de tudo, de polêmicas formadas entre discursos afins.

Dessa perspectiva, declarar que os objetos de estudos da semiótica são o signo e a significação, a bem da verdade, diz
pouquíssimo sobre o tema; para melhorar o esclarecimento, deve-se definir signo e significação, e tais definições, conforme
se verifica, nem sempre coincidem, tendo em vista concepções distintas nas diferentes propostas.

Por fim, em vez de assumir posições exclusivas sobre o que seria ou não semiótica, a melhor resposta se mostra considerar
os conceitos de signo, significação e o próprio conceito de semiótica sendo, justamente, tal polêmica de concepções
diversas; semiótica coincide, desse ponto de vista, com o campo discursivo formado pelo conjunto de propostas do que
seria signo, significação, semiótica.

*Seraphim Pietroforte é professor titular de semiótica na Universidade de São Paulo (USP). Autor, entre outros livros, de
Semiótica visual: os percursos do olhar (Contexto). [https://amzn.to/4g05uWM]

Referências

BALAKIAN, Anna (1985). O simbolismo. São Paulo: Perspectiva.

BARTHES, Roland (1992). Elementos de semiologia. São Paulo: Cultrix.

BERTRAND, Denis (2003). Caminhos da semiótica literária. Caxias do Sul: Edusc.

CÂMARA, Joaquim Mattoso, (1986). Problemas de linguística descritiva. Petrópolis: Vozes.

CORNELLI, Gabriele (2011). O pitagorismo como categoria historiográfica. São Paulo: Annablume.

DEELY, John (1990). Semiótica básica. São Paulo: Ática.

DOSSE, François (2018). História do estruturalismo. São Paulo: Unesp.

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a

https://amzn.to/4g05uWM


a terra é redonda

Breve introdução à semiótica - 27/08/2024 - 11/11
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

GODWIN, Joscelyn (1991). Robert Fludd – hermetic philosopher and surveyor of two worlds. Newburyport: Phanes Press.

GREIMAS, Algirdas Julius (1975). Ensaios de semiótica poética. São Paulo, Cultrix.

_____ (1981). Semiótica e ciências sociais. São Paulo: Cultrix.

_____ e Jacques Fontanille (1993). Semiótica das paixões. São Paulo: Ática.

_____ (2002). Da imperfeição. São Paulo: Hacker.

_____ (2014). Sobre o sentido II – ensaios semióticos. São Paulo: Nankin / Edusp.

HJELMSLEV, Louis (1975). Prolegômenos a uma teoria da linguagem. São Paulo: Perspectiva.

HUSSERL, Edmund (1996). Os pensadores – Edmund Husserl. São Paulo: Nova Cultural.

KANT, Immanuel (2013). A Crítica da razão pura. Lisboa: Fundação Calouste Gulbenkian.

PEIRCE, Charles Sanders (1977). Semiótica. São Paulo: Perspectiva.

PIETROFORTE, Antonio Vicente. A língua como sistema. In: FIORIN, José Luiz (org.) (2002). Introdução à linguística I –
objetos e práticas. São Paulo: Contexto. cap. 4, p. 75-93.

_____ (2004). Semiótica visual – os percursos do olhar. São Paulo: Contexto.

_____ (2016). A significação na pintura. São Paulo: Annablume.

PIGNATARI, Décio (2004). Semiótica e literatura. São Paulo: Ateliê.

SAUSSURE, Ferdinand de (2012). Curso de linguística geral. São Paulo: Cultrix.

_____ (2012). Escritos de linguística geral. São Paulo: Cultrix.

TODOROV, Tzvetan (1979). Teorias do símbolo. Lisboa: Edições 70.

A Terra é Redonda existe graças aos nossos leitores e apoiadores.
Ajude-nos a manter esta ideia.
CONTRIBUA

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a

https://aterraeredonda.com.br/CONTRIBUA/

