
a terra é redonda

Breve reflexão sobre o caso de Tainara Souza - 20/01/2026 - 1/3
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

Breve reflexão sobre o caso de Tainara Souza

Por LUCYANE DE MORAES*

O feminicídio de Tainara não é um ato isolado, mas a expressão brutal de uma estrutura que historicamente reduz a
mulher a ornamento, objeto de posse nas engrenagens patriarcais e capitalistas

1.

Nas últimas semanas, o país se sensibilizou com o caso de Tainara Souza Santos, cujo sofrimento e morte revelaram a face
mais sombria da violência íntima. Depois do atropelamento e arrastamento por mais de um quilômetro, entre cirurgias e
amputações, sua vida foi  arrancada, e com ela,  a ilusão de segurança que muitas mulheres alimentam em relações
próximas.

O episódio dramático é um alerta sobre os riscos que mulheres correm no âmbito das sociedades patriarcais, enfatizando a
importância da adoção de ações concretas de conscientização. O acontecimento, sombrio, convoca a pensar sobre a
vulnerabilidade feminina, a fragilidade dos vínculos afetivos e a responsabilidade social diante da estupidez brutal que
insiste em atravessar, sobretudo, o cotidiano de mulheres em estado de dependência econômica. Mas, não só.

A reflexão urgente é sobre uma sociedade que ainda permite que afetos se tornem armas sempre em nome daquilo que se
entende por amor, ceivando vidas que sequer foram vividas.

Essa vulnerabilidade não diz respeito apenas aos dias de hoje: historicamente, o pensamento ocidental privilegiou, em
detrimento do que é sensível e essencial, uma ideia disfuncional de racionalidade que não funciona racionalmente. Desde a
Grécia antiga, o ornamento, e com ele o valor do que transcende a utilidade, sempre foi (e ainda é) visto como supérfluo,
tolerável, mas suspeito, refletindo uma cultura que sistematicamente despreza aquilo que dá plenitude à experiência
humana.

Nesse contexto, a mulher foi culturalmente deslocada do domínio pleno da razão, associada ao corpo, à aparência e à
sedução, concebida como complemento do homem e não como sujeito autônomo. A analogia entre ornamento e mulher não
é casual: ela reflete uma estrutura social de ordem patriarcal que trata ambos como excessos tolerados, e não como
elementos essenciais da cultura e da sociedade.

Ao excluir a mulher do âmbito do vital, a racionalidade ocidental relacionou-a ao desejo do sujeito universalmente neutro,
implicitamente masculino, imputando a ela a condição de imagem à semelhança, concebida como potência a ser projetada
sob o efeito da dominação. Essa exclusão não apenas hierarquiza os corpos, mas também moldam formas simbólicas do
desejo, naturalizando sua organização subjetiva segundo princípios de posse, poder e prazer que ignoram a autonomia do
feminino.

2.

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a

https://aterraeredonda.com.br/breve-reflexao-sobre-o-caso-de-tainara-souza/


a terra é redonda

Breve reflexão sobre o caso de Tainara Souza - 20/01/2026 - 2/3
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

Historicamente ligado a sociedades patriarcais, o desejo sob a ótica ornamental primeiramente transforma o corpo da
mulher em objeto simbólico de fetiche e contemplação, logo considerado secundário ou mesmo supérfluo, mediante uma
assumida condição de propriedade. Na tradição ocidental, o fascínio inicial pelo ornamento reflete a forma como a mulher
foi culturalmente concebida como adorno sexo-social, valorizada, sobretudo, por sua aparência irreconhecível de sujeito
ativo.  

Em outras palavras, o caráter ornamental, para além de simples adereço, funciona como instrumento simbólico que reforça
a objetificação feminina, traduzida por padrões irreais de aparência estética, estereotipados até a essência graças a uma
totalidade midiática que transforma corpos em produtos comerciais sob uma abordagem menos crua, encantadora e
familiar, evidenciando o quanto a cultura patriarcal se encontra associada à produção de mercadorias simbólicas.

Na sociedade metamorfoseada pelo capital, o desejo pelo ornamento é fetichizado de modo a encobrir relações reais
mediante a imediatidade do prazer repetitivo, a exemplo das relações de troca. De forma análoga, o desejo em relação à
mulher é mediado: corpos-os-mesmos-que-objetos se tornam exemplo das relações de uso. Considerados “secundários”
passam a modelar a totalidade da experiência sob o tacão do consumo. 

Ao representar a estrutura hierárquica que privilegia a aparência em detrimento da essência, o “espírito” patriarcal revela
a centralidade da máscara e do excesso, demostrando que o ornamental é indicador potente de expressão da decadência
capital.  Nesse  cenário,  a  primazia  do  não-essencial  se  torna  clara  em sua  aparência:  superfície,  formato  e  brilho
aproximam valor de uso e de troca, desta vez justapostos. Então, o feminino surge, em sua aparência, como acessório
tradicionalmente “essencial” sob o estado servil de seu corpo.

É nesse  contexto  que a  valorização  do  ornamental  e  do  não  feminino  revela  o  quanto  as  normas hierárquicas  do
patriarcado aguardam ser problematizadas até a essência crítica do capital, destituídas de seu trato constitucional próprio
de valor e poder, deslocadas de sua posição historicamente protagonista.

Ao subverter a lógica que privilegia o funcional como real, a condição social do feminino, tradicionalmente associada ao
desfrute ornamental, poderia assumir uma potência crítica capaz de reconfigurar relações socioculturais desde sempre
condicionais.

3.

Então, o arrastamento de Tainara poderia ser pensado essencialmente como interrupção radical do esperado na ordem
continuamente constituída. Uma experiência de choque com potencial de reconfigurar a percepção e o sentido daquilo que
se impõe como irreal e que revela a inteira realidade do que jamais passou desapercebido: a condição do corpo servil
associada à dimensão do ser vil feminino. Em outras palavras, o caso choca porque destrói algo que a sociedade considera
“normal” ou previsível.

Como utopia dialética, o que atenta ao ornamental e aos detalhes aparentemente secundários, poderia funcionar como
contraponto à violência do instante que se mantém pela imutabilidade das condições determinadas. Mas, a rastejante
realidade imposta à mulher assassinada com volteios automobilísticos (potência do homem) é mais uma dentre tantas
versões decantadas sob o pretexto da “forte emoção”.

Ao longo dos tempos, a violência feminina foi velada sob a aparência de homicídio comum, revelando a cegueira ética de
sociedades que naturalizam a boçalidade humana. Sob essa “lógica”, expõe-se não apenas falhas institucionais básicas,
mas evidencia  a  persistência  de  um sistema socioeconômico que subordina corpos,  integrando patriarcado e  razão
mercantilista.

Significa dizer que a violência contra a mulher não se reduz a atos individuais de crueldade, mas emerge das relações de
classe e das dinâmicas de troca, inclusive humanas. Sendo o feminicídio o último ato das várias mortes impostas à mulher

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a



a terra é redonda

Breve reflexão sobre o caso de Tainara Souza - 20/01/2026 - 3/3
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

na sociedade inane, qualquer reflexão a seu respeito exigirá mais do que punição: demandará transformações mais amplas,
nas quais a autonomia da mulher como sujeito seja afirmada como princípio inegociável de uma sociedade equânime.

Em resumo, o caso Tainara evidencia a complexidade das interações entre sociedade, cultura e política: o que parece
acidental ou irrelevante aos olhos de muitos, pode, em tese, estruturar sentidos fundamentais, obrigando-nos a confrontar
nossa própria fragilidade e a reconsiderar como interpretamos o mundo e suas representações. Tudo isso, em tese.

*Lucyane de Moraes é doutora em filosofia pela Universidade Federal de Minas Gerais. Autora do livro Theodor Adorno
& Walter Benjamin: em torno de uma amizade eletiva (Edições 70/Almedina Brasil) [https://amzn.to/47a2xx7]

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a

https://amzn.to/47a2xx7
https://aterraeredonda.com.br/CONTRIBUA/

