a terra é redonda

Consciéncia moral e acao comunicativa

Por MARINA VELASCO*
Apresentagdo a nova edigdo brasileira do livro de Jiirgen Habermas.

Publicado em 1983, pouco depois da Teoria da agdo comunicativa, o presente livro de Jiirgen Habermas, Consciéncia moral
e acdo comunicativa, contém, além de artigos que defendem e ilustram o trabalho das ciéncias reconstrutivas, o
importante texto que assenta as bases tedricas da ética do discurso. Dedicado a Karl Otto Apel, o livro é composto de
quatro artigos.

Os dois primeiros, mais breves, baseiam se em palestras proferidas nos dois anos anteriores: o primeiro deles, “A filosofia
como guardador de lugar e intérprete”, exp0e a proposta de uma divisdo de trabalho entre pesquisas empiricas e
filosoficas inspiradas na epistemologia genética de Jean Piaget; o segundo, “Ciéncias sociais reconstrutivas versus
compreensivas”, toma como modelo a teoria moral de Lawrence Kohlberg para esclarecer a interpenetracao entre as
explicagbes causais e as hipdteses reconstrutivas.

Os artigos terceiro e quarto sdao os mais ambiciosos, e volumosos, do livro: o longo ensaio no qual expde o programa de
fundamentacéo da ética do discurso, “Etica do discurso: notas para um programa de fundamentacio”, e o outro extenso
ensaio, que da titulo ao livro, “Consciéncia moral e agdo comunicativa”, no qual Jirgen Habermas tenta levar a pratica a
divisdo de trabalho recomendada entre pesquisa empirica e filoséfica com a teoria do desenvolvimento da consciéncia
moral de Lawrence Kohlberg. Assim, as duas tarefas centrais do livro consistem em, de um lado, caracterizar e encaminhar
o trabalho a ser realizado pelas ciéncias reconstrutivas e, de outro, assentar as bases de uma nova ciéncia reconstrutiva
muito importante: a ética do discurso.

A ética do discurso - afirma Jiirgen Habermas neste livro que estamos apresentando - “remete a (e é ela propria
dependente de) uma teoria da agdo comunicativa” (p.214). O mesmo acontece com as mais importantes ciéncias
reconstrutivas que tentam desvendar as estruturas universais da comunicacao linguistica ou de outras competéncias
humanas. Contudo, embora as ciéncias reconstrutivas estejam especialmente ligadas ao conceito de agdo comunicativa, o
papel delas nao foi explicitamente desenvolvido na Teoria da agdo comunicativa publicada dois anos antes. Nela aparecem,
sim, desenvolvimentos da ciéncia reconstrutiva mais importante até entdo, a pragmatica universal, mas estdo intercalados
nas partes do livro chamadas de “Consideracoes intermedidrias”, sempre em forma de esboco e sob reserva de anélises
mais aprofundadas.

De certo modo, Habermas constrdi a teoria da agdo comunicativa pressupondo desenvolvimentos a serem realizados pelas
ciéncias reconstrutivas, desenvolvimentos estes que acabaram nao sendo realizados de forma completa nem por Jiirgen

Consciéncia moral e acao comunicativa - 18/04/2023 - 1/5
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.


https://aterraeredonda.com.br/consciencia-moral-e-acao-comunicativa/

a terra é redonda

Habermas nem por outros autores. Temos que reconhecer, nesse sentido, a admiravel capacidade de nosso autor de
construir teoria pressupondo programas inteiros de pesquisa ainda a ser desenvolvidos.

O fato é que, nessa coletdnea de 1983, e ainda na esteira da Teoria da acdo comunicativa, aparecem as teses mais fortes e
ambiciosas sobre o papel que devem desempenhar as ciéncias reconstrutivas, visto ainda como promissor. Sabemos hoje
que o destino dessas ciéncias nao foi o esperado. H4, contudo, uma excecao. A ética do discurso foi a unica parte do amplo
projeto das ciéncias reconstrutivas na qual Habermas continuou trabalhando, e foi a revisao das teses ali originalmente
defendidas que levou o autor a nova etapa que se inicia com a publicagdo de Facticidade e validade. Nao por acaso, o livro
Consciéncia moral e agdo comunicativa costuma ser lembrado pelo ensaio seminal dedicado ao programa de
fundamentagao da ética do discurso.

Em certo sentido, as vicissitudes da ética do discurso nos fornecem o fio condutor para entender o desenvolvimento de
toda a teoria posterior de Habermas sobre o direito e a democracia. Parece oportuno lembrar as teses originais e algumas
balizas do longo percurso iniciado nesse livro de 1983.

A ética do discurso

Vale lembrar os principais passos tedricos que conduzem a fundamentagao da ética do discurso, tal como exposta no livro
de 1983:

- A investigagao que conduz a ética do discurso tem como ponto de partida uma andlise de tipos de agdes sociais na qual se
mostra que o agir social ndo pode ser concebido como uma interacdo estratégica, sendo, na verdade, uma acgdo orientada
para o entendimento, ou comunicativa, em que os atores se orientam por pretensoes de validade ligadas aos atos de fala.
Esse passo depende, por sua vez, de uma anélise do uso comunicativo da linguagem. A ideia central é que a comunicagao
linguistica nao pode ser modelada instrumentalmente. A linguagem néo pode ser entendida apenas como um instrumento.
A linguagem usada comunicativamente impde-nos obrigagdes que nao seriam apenas ilocucionarias, mas vinculadas a agao
(p.59 ss.).

- Nesse passo, uma ciéncia reconstrutiva, a pragmatica universal (ou “teoria do significado pragméatico formal”),
desempenha a tarefa de explicar o significado das pretensoes de validade normativas (em analogia com as pretensdes de
verdade), apelando para seu resgate ou resolucdo discursiva. As pretensoes de validade normativa erguidas na acao
comunicativa, quando questionadas, levam a um tipo de interacdo mais exigente, que consiste exclusivamente na troca de
argumentos: o discurso pratico (p.68 ss.).

- Chega se assim a teoria da argumentacao moral - ou légica do discurso pratico. Por “discurso pratico”, no singular,
entende se, neste momento, uma forma de argumentacao moral que visa provar a validade de normas em geral, sejam
morais ou juridicas. Jirgen Habermas ainda ndo havia elaborado uma distingao entre diferentes tipos de discurso. Nesse
contexto, postula se o principio de universalizagao (“U”), entendido como uma regra da argumentagao que permite chegar
a um acordo simétrico sobre a validade moral das normas. O ponto de vista moral é algo que estd incorporado no
procedimento de uma argumentagao conduzida intersubjetivamente (p.112 ss.).

- O passo seguinte é a prova de “U”. E nesse ponto que Jiirgen Habermas usa o argumento pragméatico transcendental
baseado em contradigées performativas, interpretando o como uma prova empirica no sentido das ciéncias reconstrutivas.
Todos os que entram em argumentagoes tém que fazer pressuposi¢cdes pragmaticas gerais (iguais direitos de participagao,
veracidade, auséncia de coercdo etc.). Além do mais, todos tém um saber intuitivo a respeito de como justificamos
maneiras de agir (ou normas que a elas subjazem). Disso se segue que todos 0s que entram em argumentacoes aceitam
“U” (p.167 ss.).

A ética do discurso é, sem davida, uma teoria moral muito peculiar. Além de se autocompreender como uma ciéncia
reconstrutiva, nela desempenha um papel central a teoria da agdo comunicativa. O ponto de partida para sua

Consciéncia moral e acao comunicativa - 18/04/2023 - 2/5
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.



a terra é redonda

fundamentagao é uma teoria da acgdo social, e o ponto de chegada, uma teoria da argumentagao moral. Como vimos, o
primeiro passo é mostrar que a acdo social nao é apropriadamente concebida como uma interagdo estratégica, mas como
uma agdo orientada por pretensées de validade, que as pretensdes de validade normativas estdo implicitas nas agoes
sociais e necessariamente apontam para uma resolucgdo discursiva; depois, o argumento pragmatico transcendental pode
“provar” “U” como uma regra da argumentagao dos discursos praticos.

Mas néo pode prova-lo apenas pressupondo regras argumentativas. E necessario que o destinatéario do argumento ja tenha
sido socializado, saiba o que significa ter obrigacées morais e possa vincular esse saber as obrigagées argumentativas.
Apenas se essas condigoes estiverem dadas, ao participar em um discurso moral, podera aceitar a exigéncia de considerar
imparcialmente os interesses de todos e adotar uma atitude autocritica com respeito a seus proprios interesses. Nessa
concepgao de ética, a forca da obrigacao moral provém das normas que sao introduzidas nos discursos pratico morais pelo
fato de elas terem se tornado probleméticas. O dever moral estd, para Jirgen Habermas, nas normas moralmente
vinculantes que operam como mecanismo para coordenar as interagdes no mundo da vida. Sdo essas normas sociais que
podemos examinar criticamente e justificar do ponto de vista moral no discurso pratico.

A ética do discurso é uma teoria moral baseada numa concepgéao fortemente “normativista” da justificacao moral. Nela se
pressupOe que nas controvérsias morais cotidianas as pessoas discutem - no chamado “discurso pratico - primariamente
sobre a validade de normas, e nao sobre a validade de maneiras de agir na situacdo a luz de normas. Trata se de uma
teoria moral ndo substantiva, mas sim procedimental, centrada na questao da justica das normas sociais, uma teoria que,
no que concerne a fundamentagdo moral, coloca em segundo plano, portanto, qualquer questdo sobre a “vida boa”. Nas
palavras de Habermas: “o principio de universalizagdo funciona como uma lamina que faz um corte entre ‘o bom’ e ‘o justo’
[...]” (p.185).

O projeto reconstrutivo que ilumina a fundamentacdo de uma ética do discurso também inclui a tentativa de exposicao e
analise da génese do ponto de vista moral explicitado na forma do principio moral “U”. Ou seja, segundo Jiirgen Habermas,
“o0 principio de universalizagdo [...] deixa se compreender como uma reconstru¢do daquelas intuigées cotidianas que sdo
subjacentes a avaliacao imparcial de conflitos de acdo morais” (p.193). A reconstrucao dessas intuicdes cotidianas é
investigada por Habermas com base na teoria do desenvolvimento moral de Lawrence Kohlberg. Trata se de entender que
o ponto de vista moral universalista, pressuposto em sociedades pds tradicionais, é na verdade resultado de um processo
individual e coletivo da consciéncia moral.

Jirgen Habermas se interessa em compreender os diferentes “estagios da consciéncia moral” estudados por Kohlberg que
conduzem de uma perspectiva mais particularizada e contextualizada em direcdo a uma perspectiva (moral) descentrada e
universal, na qual os individuos adquirem a capacidade de agir moralmente, isto é, agir levando em consideragao os
interesses simétricos de todos os outros concernidos.

Nesse sentido, pode se dizer que os dois ultimos ensaios do livro se complementam de maneira bastante estreita: no
primeiro deles, a ética do discurso é fundamentada a partir das pressuposi¢ées pragmaticas da argumentagao em geral; no
texto final, o principio moral “U” é investigado como ponto de chegada, por assim dizer, de um complexo processo de
formacdo da consciéncia moral. Importa a Jirgen Habermas apresentar, assim, a 16gica de desenvolvimento pressuposta
na teoria moral universalista, ou seja, elaborar uma reconstrugao dos estagios da consciéncia moral.

Como foi dito, varias das teses dessa versao da ética do discurso de 1983 tiveram que ser atenuadas ou modificadas.

Foram essas modificacdes que levaram a uma teoria do discurso voltada a incorporar a dimensao do direito e da
democracia, teoria que foi fundamentada em seu livro Facticidade e validade, e que exerce grande influéncia até hoje.

Da ética do discurso a teoria do discurso

Em 1989, Jiirgen Habermas visitou o Brasil, dando conferéncias em Porto Alegre, Sdo Paulo e no Rio de Janeiro. Uma das

Consciéncia moral e acao comunicativa - 18/04/2023 - 3/5
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.



a terra é redonda

conferéncias proferidas tinha por titulo “Sobre o uso pragmatico, ético e moral da razao pratica”. Nela é introduzida uma
grande mudanca. Jiirgen Habermas ja ndo fala em “discurso pratico”, no singular, mas em trés diferentes discursos ou usos
da razao pratica.

A pergunta “o que devo (racionalmente) fazer?” pode ter diferentes sentidos. Um é o sentido basico de dever escolher o
melhor meio para um fim. Esse uso da razao é chamado por Jiirgen Habermas de pragmatico. A pergunta pelo que devo
fazer adquire um outro sentido quando esta ligada a compreensdo que uma pessoa tem de sua préopria vida. Que eu deva
ou nao fazer algo, nesse sentido, depende dos valores aos quais adiro. Esse uso da razdo, que compreende a identidade da
pessoa, e por isso aparece gramaticalmente apenas em primeira pessoa, é chamado de discurso ético. Quando usado na
primeira pessoa do plural, trata-se de um discurso ético-politico. O terceiro uso é o moral.

Quando a pergunta pelo que devo fazer adquire um sentido moral, ela ja nao pode ser associada a nenhum dos sentidos de
bom. Néo se trata de dever fazer algo porque é bom para um fim, nem de dever fazer algo porque é bom para mim ou para
nos. Trata-se de dever fazer algo porque ¢ justo. As questdes de justica, por seu proprio sentido, nos levam além do
horizonte de uma forma de vida.

Nessa diferenciagao de discursos, a razao pratica se desagrega nos aspectos do adequado para um fim, do bom e do justo.
Dada a existéncia de discursos, no plural, a grande questdo que se coloca é se existe alguma hierarquia entre eles. Ha uma
primazia do discurso moral? Pode ainda se falar em razao pratica no singular? A resposta de Jiirgen Habermas, que fica
mais clara no ultimo paragrafo da palestra quando esta foi publicada, é a seguinte: “A teoria moral deve deixar esta
pergunta em aberto para a filosofia do direito. A unidade da razdo pratica s6 pode ser realizada de maneira inequivoca em
uma rede em que se facam valer formas publicas de comunicagdo e praticas nas quais as condi¢des de uma formacgéao da
vontade coletiva tenham adquirido solidez institucional.

Essa grande mudanca na concepcdo da razao pratica, essa passagem do que era “0” discurso pratico para discursos, no
plural, e essa abertura a reconsiderar o papel do direito e da politica nas sociedades modernas foi, sem duvida,
influenciada por inimeras criticas que recebeu. Em minha opinido, foi Albrecht Wellmer quem melhor apontou para o
problema central que apresentava a versao da ética do discurso de 1983. Segundo Albrecht Wellmer, nela se defendia uma
concepcdo implausivel de moral, porque confundia questdes de justica com questdes de legitimidade democratica. A ética
do discurso, apontava Albrecht Wellmer, nao distinguia adequadamente moral e direito:

A ligagdo do direito com a moral no principio U consegue-se ao preco de uma assimilagao conceitual dos problemas morais
aos problemas juridicos. No principio U “misturam-se” um principio moral universalista com um principio de legitimidade
democrética, e isso ocorre de uma maneira tao confusa que, no final das contas, néo fica convincente nem como principio
moral nem como principio de legitimidade.

Em 1992, Habermas publica Facticidade e validade, o livro no qual redefine por completo a arquitetura da teoria. O
principio moral de universalizagao “U” ja ndo aparece no topo da construgao tedrica, e também nédo mais pretende ser um
principio de legitimidade. No topo da construcao temos o chamado principio do discurso (D), que exprime a ideia de
imparcialidade nos juizos praticos, mas de maneira neutra, ainda indiferente a distingdo entre moral e direito. Ele tem de
ser especificado em cada caso para que possa servir de critério de corregao, respectivamente, para as normas morais ou
para as normas juridicas: no primeiro caso, adota a forma do principio moral de universalizagdo “U”; no segundo, adota a
forma do principio da democracia.

Na passagem da ética do discurso para a teoria do discurso, a razdo pratica, que na versdo de 1983 jé tinha deixado de ser
entendida como uma faculdade subjetiva para se tornar razdo comunicativa, encarna-se agora em instituicoes e processos
politicos. Nessa nova configuracao, hd uma nova compreensdo da relacao entre moral e direito. Ndo apenas se evita a
subordinacdo jusnaturalista do direito a moral, mas também se recusa a tese positivista da separacao completa entre
direito e moral.

Consciéncia moral e acao comunicativa - 18/04/2023 - 4/5
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.



a terra é redonda

Uma compreensdo adequada das condigdes da vida social no Estado moderno exige levar a sério a separagao entre moral e
direito como diferentes dominios de normas de a¢do, mas ao mesmo tempo dar conta da relagdo que existe entre ambos os
dominios. Ndo existe uma hierarquia entre os discursos. As normas juridicas podem ser justificadas por razoes
pragmaticas, ético-politicas ou morais, em discursos ou negociagdes que possamos presumir racionais.

Nesse livro de Habermas de 1983, hé ideias instigantes e poderosas. Algumas deram lugar a desdobramentos teéricos da
maior relevancia para a discussao atual na filosofia moral e politica, no direito e nas ciéncias sociais, nas controvérsias
acerca da justica e da democracia ou nos ricos debates levados a cabo pelo feminismo; outras, como apontamos aqui,
perderam forga depois, sendo reatualizadas. Certamente a publicacdo desta tradugdo de Consciéncia moral e agdo
comunicativa estimulara uma retomada de pesquisas que permitam resgatar a intencdo das ciéncias reconstrutivas e, mais
especificamente, a propria ética do discurso.

*Marina Velasco é professora do Departamento de Filosofia da Universidade Federal do Rio de Janeiro (UFR]).
Referéncia

Jurgen Habermas. Consciéncia moral e acdo comunicativa. Tradugao: Ririon Melo. Sdao Paulo, Unesp, 2023, 312 péags

(https://amzn.to/471a4VA).

O site A Terra é Redonda existe gracas aos nossos leitores e apoiadores.
Ajude-nos a manter esta ideia.

Clique aqui e veja como

Consciéncia moral e acao comunicativa - 18/04/2023 - 5/5
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.


https://amzn.to/47Ia4VA
https://aterraeredonda.com.br/CONTRIBUA/

