
a terra é redonda

Crítica do espetáculo – o pensamento radical de Guy Debord - 31/05/2022 - 1/5
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

Crítica do espetáculo – o pensamento radical de Guy Debord

Por GABRIEL FERREIRA ZACARIAS*

Introdução do autor ao livro recém-publicado

Vivemos em uma sociedade do espetáculo. Improvável imaginar alguém que discorde de tal afirmação. Basta ver quantas
vezes essa frase é repetida por comentaristas midiáticos ou por autores pouco interessados em criticar essa mesma
sociedade. Alguns trocam um termo para fingir uma maldisfarcada originalidade — um escritor famoso de nosso continente
decidiu assim falar em “civilização do espetáculo” —, enquanto outros dão o mal por resolvido e os espectadores por já
emancipados. Caberia perguntar, então, se ainda ganhamos algo ao falar em sociedade do espetáculo.

Ou, para dizer de modo mais acadêmico: a categoria de espetáculo reserva ainda algum valor heurístico? Pode, ademais,
auxiliar na elaboração de uma apreensão crítica da realidade social? Evidentemente, se a minha resposta a essa pergunta
não fosse afirmativa, não teria escrito este livro. Acredito, porém, que retomar o valor heurístico — isto é, explicativo — e o
potencial crítico — isto é, negativo —, que habitaram a noção de sociedade do espetáculo em sua formulação inicial, exige
um trabalho paciente e complexo.

Não basta lembrar que a expressão foi cunhada por um livre-pensador francês às vésperas do levante de Maio de 1968, e
que inspirou a geração que tomou as ruas e bulevares da capital francesa naquela primavera. Atestar a radicalidade
política de Guy Debord não garante a radicalidade teórica de seu pensamento. Pelo contrário, pode mesmo significar uma
falsa pista, pois daquilo que se concebe comumente como o espírito sessenta-oitista, pouco ou nada encontramos em A
sociedade do espetáculo, livro de 1967, mas cujas reflexões estavam sendo gestadas por seu autor há pelo menos uma
década.

Voltemos ao início. Quem foi Guy Debord? Resistente a epítetos, Debord foi um personagem errático que atravessou
diferentes campos do saber e diferentes práticas. Pertenceu ao mundo das novas vanguardas artísticas que procuraram
recuperar o legado do dadá e do surrealismo após o fim da Segunda Guerra Mundial. Depois, afastou-se da arte e lançou-se
em busca da revolução. Integrou então o mundo da ultra-gauche, da esquerda radical, afeita ao pensamento marxista, mas
avessa ao comunismo oficial. Nesse meio foi igualmente considerado uma figura estranha, não apenas porque carregava
parte  das  aspirações  das  vanguardas  artísticas,  mas  também porque  formulava  uma  síntese  pouco  habitual  entre
pressupostos marxistas e teses libertárias.

Como se não bastasse, dedicou ainda parte de sua vida ao cinema, produzindo obras referenciais para o cinema de
montagem, tão notáveis quanto aquelas de Chris Marker ou Jean-Luc Godard. Recebeu ainda certo reconhecimento por
seus méritos literários, sobretudo pelo manejo do estilo clássico em seus textos tardios. Mas prioritariamente foi alvo de
uma “má reputação”, como discutiria em seu último escrito, que acompanhou sua recusa obstinada aos reconhecimentos
oficiais (Debord, 2006 [1993]).

Em um primeiro momento, a apresentação do personagem talvez sirva mais para confundir do que esclarecer. Mas é
também um antegosto do estado de confusão que por vezes nos invade quando lemos sua obra, pois essa multiplicidade de
talentos e referências a atravessa. Mais concretamente, conhecer o personagem serve para situar em que momento
específico  interveio  a  formulação teórica em seu percurso.  Debord havia  participado da fundação de um grupo de
vanguarda, a Internacional Situacionista (IS), em 1957. O grupo tinha como problema fundamental encontrar um valor de
uso da arte, e fazer dela um meio para a transformação da vida cotidiana.

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a

https://aterraeredonda.com.br/critica-do-espetaculo-o-pensamento-radical-de-guy-debord/


a terra é redonda

Crítica do espetáculo – o pensamento radical de Guy Debord - 31/05/2022 - 2/5
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

Uma vanguarda voltada menos para a produção de obras do que para a busca de práticas transformadoras de nossas
relações com os outros e com o mundo. Suas práticas eram “à deriva”, experiência de redescoberta afetiva do tecido
urbano, e a “situação construída” – de onde vinha o nome do grupo –, proposta de uso concomitante de meios artísticos
para a criação de uma experiência qualitativamente rica e deliberadamente construída. Mas a vontade de produzir práticas
e experiências transformadoras esbarrava em um ordenamento social que lhes era antagônico. Para que as aspirações
situacionistas se tornassem reais, perceberam Debord e seus companheiros, era necessário primeiro mudar a sociedade. A
vida situacionista era impossível  sob as limitações empobrecedoras do capitalismo; ficaria reservada para depois da
revolução. Todavia, os situacionistas perceberam também que, para mudar a sociedade, era preciso antes compreendê-la.

A Internacional Situacionista voltou-se assim para o estudo da sociedade, no anseio de formular uma teoria crítica capaz de
fomentar uma nova forma de ação transformadora. Deu particular atenção aos fenômenos prementes de sua época, como a
rebeldia da juventude, a revolta das populações negras e as lutas anticoloniais, ao mesmo tempo que buscou resgatar
elementos-chave do pensamento de Marx e de alguns de seus leitores. A virada fundamental ocorreu na entrada da década
de 1960, quando os artistas se afastaram ou foram excluídos da Internacional Situacionista, e o grupo firmou oficialmente
nova rota. Nesse momento, Debord se aproximou de Henri Lefebvre e passou a frequentar o grupo Socialismo ou Barbárie.
Também  por  essa  época  encontrou  em  György  Lukács  uma  chave  de  leitura  da  teoria  marxiana  que  marcaria
profundamente suas próprias concepções. No ano de 1963, Debord iniciou o trabalho de preparação de A sociedade do
espetáculo, que viria finalmente à luz no final do ano de 1967.

O primeiro objetivo aqui será analisar os pontos centrais dessa teoria, de difícil compreensão. Ao contrário do que pode
sugerir seu título, a teoria de Debord não tem por objeto um estudo da mídia ou da indústria cultural. Devidamente
intitulada A sociedade do espetáculo, o intuito da obra é compreender o espetáculo enquanto fenômeno social total, isto e,
enquanto articulado à totalidade social. Isso implica um constante movimento entre o geral e o particular, segundo uma
forma de pensamento eminentemente dialético, que demanda um raciocínio movente também da parte do leitor. Grande
parte das más interpretações e dos usos inconsistentes dessa teoria advém da incompreensão desse movimento, resultando
na insistência em aspectos estanques artificialmente isolados da perspectiva ampla proposta pelo autor.

A publicação de A sociedade do espetáculo marcou, de certo modo, a conclusão de um processo na experiência intelectual
de Guy Debord. Estudando a documentação contida em seus arquivos pessoais, hoje conservados na Biblioteca Nacional da
Franca, vemos como o período entre 1960 e 1967 foi de intenso estudo por parte do autor, que buscava, na leitura do
pensamento crítico existente,  instrumentos para a construção de sua própria teoria.  Esse processo se arrefeceu na
sequência. Na década seguinte, Debord retornou à prática cinematográfica. Se já havia realizado dois curtas-metragens em
1959  e  1961,  passaria  a  realizar,  então,  dois  longas-metragens,  em  1973  e  1978,  sendo  o  primeiro  a  adaptação
cinematográfica de A sociedade do espetáculo.

Foi somente em 1988 que o autor retomou sua teoria. No livro Comentários sobre a sociedade do espetáculo, ele analisou
as mudanças fundamentais ocorridas nos vinte anos que se sucederam ao levante de Maio de 1968. Partiu, portanto, da
percepção da derrota, da incapacidade do movimento de Maio de revolucionar a sociedade, e procurou entender as razões
e consequências da prolongada dominação espetacular. Comentários traz, assim, elementos centrais para uma atualização
da teoria do espetáculo, e será objeto de estudo atento neste livro.

O leitor poderia questionar a ausência de referências mais aprofundadas em relação ao período vanguardista de Debord,
sobretudo à sua produção cinematográfica.  Afinal,  ele  não realizou uma versão cinematográfica de A sociedade do
espetáculo? Isso deveria significar que, em sua concepção, não havia contradição ou mesmo separação entre essas duas
atividades, a teórica e a artística. De fato, não havia. Como pude observar estudando a documentação de seus arquivos, o
pensamento de Debord frequentemente  entrelaçava os  dois  âmbitos.  Era  possível  que pensasse  em uma sequência
cinematográfica ao ler Marcuse, ou que citasse Hegel ao montar um filme. E, apesar disso, raros são os comentadores de
sua obra que se aventuram a falar tanto de um aspecto quanto de outro de sua produção, ou, ao menos, com igual
profundidade. Em meus estudos sobre o autor, sempre procurei abarcar a totalidade de sua obra, oferecendo interesse de
igual peso a cada um de seus âmbitos, precisamente por acreditar que, pensadas de forma complementar, essas atividades
ficariam mais compreensíveis.

Embora não tenha mudado de opinião, decidi separar em dois volumes a publicação de minhas pesquisas sobre Guy
Debord, aceitando, não sem certa contrariedade, a separação habitual entre as produções teórica e estética. Achei que isso

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a



a terra é redonda

Crítica do espetáculo – o pensamento radical de Guy Debord - 31/05/2022 - 3/5
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

se fazia necessário por algumas razões que cumpre explicitar. Primeiramente, cada esfera disciplinar possui suas próprias
referências que não são evidentes para o leitor, e que exigem por vezes paralelos e explicações. Para entender a teoria de
Debord, é necessário retornar a Hegel e a Marx, assim como para entender a arte de Debord é necessário retornar ao dadá
e ao surrealismo.

O contexto histórico de Debord é fundamental para a compreensão de sua formação intelectual, e esse contexto também se
desdobra em diálogos distintos. Novamente, para entender sua teoria convém evocar Lefebvre ou Marcuse, assim como
para  compreender  sua  arte  é  preciso  falar  das  neovanguardas  ou  do  cinema  experimental  de  seu  tempo.  Essa
movimentação histórica para trás e para os lados não é simples e pode se tornar demasiado longa se não for feita com
cuidado.

Sua dificuldade provém também do fato de ter sido Debord um dos raros personagens a cruzar constantemente as
fronteiras que separavam esses domínios. Pressenti, portanto, o risco de um livro demasiadamente extenso e descentrado,
que arriscaria afastar o leitor ao invés de aproximá-lo. Por isso, tomei a decisão de publicar dois volumes em separado. Um
leitor particularmente interessado na teoria do espetáculo e, muito provavelmente, alguém interessado em discussões
teóricas e não tem a obrigação de tornar-se um especialista em história do cinema.

O mesmo vale,  inversamente,  para aqueles  que buscam em Debord as  ideias  inspiradoras da deriva  e  da situação
construída, e que, nem por isso, pretendem se tornar versados em marxismos. Em suma, o leitor de Debord não é obrigado
a ser Guy Debord. Reconhecendo isso, consenti à necessidade da separação disciplinar. Mantenho, todavia, o aviso de que,
embora separados, esses volumes são complementares. E para aqueles que ousarem se aventurar além das fronteiras que
dividem  de  maneira  habitual  os  saberes,  a  leitura  de  ambos  os  volumes  pode  proporcionar  uma  compreensão
qualitativamente diferente da radicalidade de Guy Debord.

O presente volume é dividido em duas partes distintas. A primeira é dedicada ao estudo da teoria crítica de Guy Debord,
comumente chamada de teoria do espetáculo. No primeiro capítulo, “Crítica da separação”, tratarei sobretudo do livro A
sociedade do espetáculo, de 1967, no qual essa teoria foi originalmente formulada. Procurarei abordar seus principais
conceitos, tornando-os compreensíveis por meio de um diálogo com a tradição na qual se insere, a saber: a da crítica da
alienação fundada em Hegel e desdobrada por Marx. Se Marx havia operado uma inversão fundamental da dialética
hegeliana, removendo-a da especulação metafísica e transportando-a para a análise materialista, Debord, por sua vez,
realizou uma atualização significativa da teoria de Marx, identificando a subsunção da vida cotidiana à lógica do fetichismo
da mercadoria.

Por essa razão, retornou aos escritos de György Lukacs, que, décadas antes, havia alargado o conceito de fetichismo,
tornando-o base da teoria da reificação. Mas o mundo a partir do qual e sobre o qual fala Debord era já bastante distinto
daquele observado pelos filósofos que o precederam. Tratava-se agora de um mundo no qual as imagens ganhavam uma
profusão e uma proeminência jamais vistas na mediação dos processos sociais. Debord estabeleceu assim a ponte entre a
transformação no mundo dos objetos, ocorrida com o advento da industrialização – a imensa acumulação de coisas notada
por Marx –, e as transformações de sua época, com o advento das técnicas de reprodução de imagens e a constituição de
uma indústria cultural – a imensa acumulação de espetáculos, como dirá Debord. Se os objetos haviam se transmutado em
mercadorias, agora as imagens haviam se transmutado em espetáculos – tanto o mundo objetivo quanto sua representação
sendo subsumidos a lógica fetichista. A alienação atingia seu patamar mais alto, a separação do sujeito e seu mundo sendo
consumada. Não apenas perda do produto do trabalho, mas perda dos meios mais elementares de experiência e de
representação do vivido. Perda, em última instância, de seu próprio tempo.

A separação da qual falava Debord à época em que escreveu sua obra teórica era compreendida por ele sobretudo como
um afastamento entre o vivido e a representação. Aquilo que era experimentado pelos indivíduos como atividade concreta –
notadamente a experiência do trabalho, que ocupava a maior parte do tempo de vida ativa e que, de acordo com a tradição
marxista,  era uma atividade intrinsecamente alienada –  era profundamente distinto de tudo que lhes era oferecido
enquanto  consumo de  imagens  e  de  entretenimento.  Ao  mesmo tempo,  os  meios  para  representar  as  experiências
individuais eram inexistentes, dada a concentração dos meios de produção e difusão de imagens nas mãos de grandes
conglomerados da indústria cultural.

Vista com cinquenta anos de distância, essa discrepância não pode mais ser identificada exatamente da mesma maneira.
Afinal, os dispositivos que permitem representar de forma imagética as experiências particulares estão hoje amplamente

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a



a terra é redonda

Crítica do espetáculo – o pensamento radical de Guy Debord - 31/05/2022 - 4/5
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

acessíveis, ocupando parte importante do tempo ativo da vida dos indivíduos, aquela parte, aliás, percebida por eles como
mais premente e,  ao menos em aparência,  mais prazerosa.  É comum ver comentadores das mídias,  que fazem uso
superficial da obra de Debord, servindo-se das teses de 1967 para tratar de fenômenos contemporâneos como se nada
tivesse mudado na organização social desde então, o que é decerto um equívoco.

No entanto, as transformações empíricas ocorridas nos últimos cinquenta anos não implicam a caducidade da teoria do
espetáculo,  justamente  porque ela  se  volta  para  as  raízes  profundas  dos  fenômenos  perceptíveis,  e  não  para  suas
manifestações superficiais. Qual é, afinal, a justa medida entre essas duas posições antagônicas? É necessário buscar
identificar pacientemente quais foram as mudanças relevantes e quais são as permanências de fundo. O próprio autor
auxilia nessa tarefa, pois ele mesmo realizou esse tipo de reflexão quando voltou a sua teoria vinte anos mais tarde.

O segundo capítulo da primeira parte será, portanto, dedicado ao estudo de Comentários sobre a sociedade do espetáculo,
publicado em 1988. Muito menos lembrado do que a obra de 1967, por vezes desdenhado como insuficientemente dialético
ou  até  mesmo paranoico,  o  livro  é,  acredito,  fundamental  para  compreender  os  desdobramentos  da  sociedade  do
espetáculo. Ajuda a entender como o próprio Debord compreendeu a transformação de sua época, como desdobrou sua
teoria  em consequência  das  mudanças  que observou e,  mais  do que isso,  constitui  uma mediação necessária  para
aproximarmos a teoria de Debord da contemporaneidade.

Como  procurarei  demonstrar,  muitos  dos  fenômenos  contemporâneos  hoje  em  debate  adquirem  outra  forma  de
compreensão se aceitarmos as pistas fornecidas por Debord em Comentários. Se é impossível negar que vivemos ainda – e
cada vez mais – em uma sociedade do espetáculo, é necessário compreender, porém, que o problema da separação da
representação não se coloca mais do exato mesmo modo que há cinquenta anos. O conceito de espetacular integrado,
formulado por Debord ao findar dos anos 1980, pode ser de grande serventia para entendermos com mais clareza em que
situação nos encontramos hoje.

A segunda parte do livro seguira um caminho um pouco distinto da primeira: menos de uma reflexão teórica, e mais de um
estudo propriamente histórico do pensamento de Debord. Procurarei elucidar a relação que estabeleceu com o contexto
intelectual  de  sua  época,  em  especial  com o  marxismo  então  vigente.  Embora  algumas  dessas  relações  já  sejam
conhecidas, e mesmo parcialmente comentadas, elas adquirem aqui outra concretude, pois baseiam-se no estudo dos
arquivos do autor.

Por anos, examinei os arquivos de Guy Debord, que se encontram desde 2011 em posse da Biblioteca Nacional da França.
Ali, são conservadas suas fichas de leitura, que permitem reconstruir, ao menos em parte, sua formação intelectual e os
diálogos que estabeleceu com o pensamento de outros autores, fato tanto mais relevante se levarmos em consideração que
a  postura  situacionista,  amplamente  combativa,  consistia  em  apenas  mencionar  autores  quando  eles  pareciam
merecedores de impropérios. Isso tornou sempre difícil identificar de maneira clara com quais conjuntos de ideias os
situacionistas  dialogavam.  Os  arquivos  de  Debord  fornecem  amplo  material  para  analisar  contextualmente  seu
pensamento, suas predileções intelectuais, suas recusas. Embora tenha trabalhado extensamente com essa documentação,
preferi utilizá-la com parcimônia.

Um estudo excessivamente filológico correria o risco de nos afastar do pensamento do autor, tornando-o prisioneiro de
outro tempo. O pensamento de Debord dialogou com autores de sua época que hoje parecem datados. Entretanto, se
continuamos a falar em Debord, e não de outros pensadores que lhe foram contemporâneos, é porque algo em suas ideias
ainda parece profundamente atual. Aproximá-lo em demasia das ideias de seu tempo poderia afastar-nos daquilo que, em
seu pensamento, ainda nos convoca, que apela à nossa própria historicidade. Ao mesmo tempo, a historicidade do autor
não deve ser ignorada. E reconhecer os laços contextuais de suas reflexões pode ser a melhor maneira de diferenciar os
aspectos de sua teoria que pertencem a um tempo passado daqueles que ainda são atuais.

Foi por essas razões que optei por essa estrutura bipartida. Na primeira parte, procuro compreender a teoria do autor,
com maior atenção conceitual e com momentos de reflexão sobre sua atualidade, sem me preocupar tanto com questões
filológicas ou contextuais. Na segunda parte, passo ao estudo do contexto e me apoio na documentação inédita dos
arquivos do autor para trazer uma nova compreensão da relação entre Debord e o marxismo de sua época.

Algumas reflexões mais livres e em diálogo com autores recentes serão apresentadas ao final, à guisa de conclusão, no
intuito de explicitar quais aspectos do pensamento de Debord ainda atingem o presente com plena radicalidade.

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a



a terra é redonda

Crítica do espetáculo – o pensamento radical de Guy Debord - 31/05/2022 - 5/5
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

*Gabriel Zacarias é professor do Departamento de História da Universidade Estadual de Campinas (Unicamp).

 

Referência

Gabriel Ferreira Zacarias. Crítica do espetáculo: o pensamento radical de Guy Debord. São Paulo: Editora Elefante, 2022,
200 págs.

 

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a


