
a terra é redonda

Dar a alma - 28/08/2020 - 1/3
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

Dar a alma

Por JOSÉ PEDRO PAIVA*

Comentário sobre o livro de Adriano Prosperi

Em dezembro de 1709, Lucia Cremonini, uma jovem residente em Bolonha, deu à luz um menino. Era filho de uma
brevíssima e extemporânea relação que mantivera com um padre, durante o Carnaval daquele ano. No dia do parto, o
recém-nascido foi morto. Lucia confessou o hediondo e violento crime. Tratara-se de um ato de necessidade, para evitar a
perda da honra. Esta, nos estratos mais humildes da sociedade, não se herdava, não vinha no sangue do berço. Lucia não
podia ver perdida e destruída para sempre a sua. De nada lhe valeu. Em janeiro de 1710 foi enforcada na Piazza Maggiore
de Bolonha. No espaço de cerca de um ano, de um Carnaval a outro, a praça onde folgara transformou-se no palco onde
uma multidão assistiu à sua morte.

Tudo  isto  consta  dos  autos  do  processo  que  permitiu  a  Adriano  Prosperi  reconstituir  este  drama em Dar  a  alma
(Companhia das Letras, 2010). Deles partiu para uma aliciante pesquisa sobre o infanticídio, a vida, o batismo, a alma, a
justiça, o perdão. Este, tal como se escreveu, é o ato que pode “anular todo o passado” e, como bem recorda o autor,
evitando equívocos tão comuns nas abordagens dos romances e filmes ditos históricos, um sentimento que como todos os
outros também tinha uma história.

Além destas questões amplas e decisivas, outras de mais circunscrita projeção foram abordadas. O elenco seguinte não as
esgota: os massacres perpetrados sobre comunidades judaicas sob acusação de que tinham realizado rituais em que
matavam um menino cristão; os sabás de bruxas; o celibato sacerdotal; as celebrações carnavalescas; o modo de comportar
o olhar; as relações entre os sexos; o papel passivo que se esperava da mulher nas relações com os homens; o ensino
catequético e a instrução em geral (incluindo a dos afetos); a experiência do tempo da gravidez; a perfeição do corpo
humano e as “monstruosidades”; o destino das crianças mortas sem batismo; as práticas e os debates médico-teológicos
sobre a cesariana, entendida não como um simples ato médico, mas como um procedimento religioso que tinha por função
“dar  a  alma”  a  uma  criatura  (isto  é  batizá-la  para  se  poder  salvar);  as  práticas  abortivas  e  as  teorias  sobre  o
desenvolvimento do feto e as origens da vida humana; a encenação ritual de uma execução à pena capital; a memória
social dos ritos; a prática do “conforto” aos condenados à pena capital. No fundo, a partir do caso concreto de Lucia
Cremonini, e no exercício da sua compreensão, a pesquisa tornou-se caleidoscópica, transformando-se numa abordagem
que se aproxima do que se poderia considerar uma utopia: a elaboração de uma História total (apesar de ela já ter sido
proposta por Karl Marx, em termos distintos dos que aqui se praticaram).

Este estudo é de verdadeira história comparada, e visita exemplos desde a Inglaterra à Alemanha, da Suécia e Dinamarca
até Itália, tocando, entre outros, a China, o folclore eslavo, e até a África. Em incursões que com enorme lucidez e bem
fundamentadas atravessam o tempo, desde a Grécia clássica (séc. VI-V a. C.) até ao presente, com decisivas fixações no
período romano e nos anos chave da patrística medieval, para ouvir vozes que se projetaram duradouramente em toda a
civilização ocidental.

Outra marca fortíssima é a da profunda articulação da História, não exclusivamente a de Lucia, com a vida. Prosperi
lembra com admirável beleza e sensibilidade como a História não se pode limitar a reconstruir passados. Precisa “abraçar”

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a

https://aterraeredonda.com.br/dar-a-alma/


a terra é redonda

Dar a alma - 28/08/2020 - 2/3
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

a realidade, sabendo que ela foi fixada no tempo, não sendo passível de alteração. Mas esse tempo deixou indícios que se
podem “abraçar”, isto é “compreender”.

No processo de Lucia os juízes quiseram reconstruir o crime, deixando de lado perguntas fundamentais: por que motivo é
que ela assim agiu, o que significaria a alma para aquela jovem mulher e para os seus contemporâneos? etc. Neste livro e a
partir da descodificação de sinais, o autor não se limitou a reconstruir a história de um crime, “debruçado sobre os ombros
dos juízes”. Foi mais além para compreender o que se passou. Para saber quem foi Lucia e como é que uma história
singular pode deixar de ser vista como um episódio banal e irrelevante, para se pensar como algo único, como “uma cor
destinada a nunca mais reaparecer”.

Está-se perante um livro em profundo diálogo com o presente. Época de vertiginosa produção informativa, que remete
cada vez mais para segundo plano (aflitivamente) a suspensão do tempo que o ato de pensar reclama. Mas igualmente um
presente onde há mistérios que continuam a perturbar a consciência da experiência humana: a morte e a vida. E é
precisamente no contexto dos debates candentes em muitas sociedades contemporâneas sobre a interrupção voluntária da
gravidez, a engenharia genética, a clonagem, a preservação de embriões, a eutanásia, ou até a pena de morte, que surge
este estudo.

Não como resposta mediática e de moda, destinada ao efêmero universo do espaço informativo com que a opinião pública,
em geral, se alimenta. Mas como o resultado de quem reconhece a complexidade do mundo, o desafio instigante do seu
conhecimento e a contaminação profunda do presente pelo passado. No fundo, trata-se da consciência de quem sabe que
sem a História é impossível perceber integralmente o que se é em cada presente, e como a desvalorização crescente da
mesma História que se vai instalando nas sociedades ocidentais – de que os historiadores são também responsáveis
(porventura os principais culpados) –, está lentamente a destruir as possibilidades que ainda restam de constantemente se
pensar o que somos, compreendendo por que é que nos fomos tornando nisso mesmo.

Para perceber este impacto do passado no presente, bastará recordar a importância duradoura que teve uma decisão da
Congregação do Santo Ofício romano, de 4 de Março de 1679. Ela condenou os defensores da licitude do aborto provocado
antes da fase em que se considerava que o feto tinha alma, o que conduziu a um recrudescimento do rigorismo das
posições da Igreja face ao assunto e esteve na gênese da emergência de uma contradição interna do próprio discurso
católico, como bem nota Prosperi. Sustentava-se que uma criança sem batismo não tinha alma, e defendia-se que desde
etapas iniciais da concepção a criatura estava animada, o que justificava a negação da contracepção. Teria sido esta
ambiguidade a conferir uma atenção especial a outro vocábulo: pessoa. Quando é que um ser se tornava uma pessoa?

A arquitetura do livro é surpreendente e original, apesar de marcada por traços de uma história narrativa. Tudo foi muito
bem pensado, aproveitando as preciosas fontes italianas, as sugestões da “micro história”, a abordagem dos contextos em
que se inscrevem e determinam as escolhas individuais. A obra tem três partes. A primeira denomina-se “A história” e
compõe-se de três capítulos. Um para explicar o processo judicial de Lucia. Os dois restantes dedicadas à análise da
história do infanticídio. Começa esclarecendo que a mãe não foi sempre a protagonista da acusação de infanticídio.
Termina tratando da passagem do infanticídio de pecado a crime.

Foi na Modernidade européia – na continuação de um debate aberto no mundo romano, segundo alguns por pressão do
cristianismo que nele nasceu (mas lembrando-se que Ovídio já condenara o infanticídio praticado pelas mulheres que
queriam preservar a sua beleza) –, que se forjou, na esteira “do direito familiar romano o acelerado avanço dos poderes
estatais rumo ao controle da gestação e do nascimento”, um conjunto de medidas penais cada vez mais severas contra a
prática do infanticídio. Tal sucedeu ao mesmo tempo em que tanto a Igreja como o Estado pretenderam circunscrever a
sexualidade ao interior  do casamento.  Ora,  quando o pecado deu lugar  ao crime judiciário,  esse teve apenas uma
protagonista: a mulher, mãe sem ter marido legítimo. E os castigos pensados foram da mais severa violência, insofríveis
para a sensibilidade hodierna.

Em 1405, Francesca de Pistoia foi condenada à morte. Percorreu o caminho até ao patíbulo montada de costas num burro e
carregando,  pendurado  ao  pescoço,  um saco  com o  bebê  que  matara.  Outras  foram enterradas  vivas,  empaladas,
queimadas, em espetáculos destinados a dissuadir pelo terror, receita igualmente usada nos autos-de-fé inquisitoriais
aplicada aos heréticos. Padrão que se começou a alterar no século das luzes, quando alguns autores, entre os quais
Goethe, abriram as portas a uma via que substituía a dureza do castigo sobre a mãe infanticida, pela tentativa de
compreensão da angústia e do sofrimento das que tiraram a vida aos filhos.

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a



a terra é redonda

Dar a alma - 28/08/2020 - 3/3
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

O autor tem aguda consciência da dificuldade de fazer uma história do infanticídio, devido à escassez dos traços que esses
atos deixaram no tempo. Daí que a indagação se tenha feito mais pela elaboração de “esboços” e inventariação de
“problemas”. Também por aqui o livro é de enorme importância enquanto caminho para as possibilidades da História,
assumindo uma dimensão muito instrutiva e até pedagógica.

A segunda parte intitula-se “Os atores: Pessoas e não pessoas” e é composta por dois grupos de seis capítulos cada. Esta é
uma parte absolutamente fascinante do livro. Como problema historiográfico e como arquitetura e concepção da narrativa.
Pretendia saber-se mais dos protagonistas, mas dada a escassez das fontes que falariam sobre eles, indagou-se a sociedade
e o que dela se pode saber em situações semelhantes. Assim se construiu uma trama em dois tempos, pensados a partir de
passos do processo que conferem título aos capítulos, numa construção criativa, original e de rara beleza. Para falar da
mãe e dos seus motivos, do “menininho” que teve uma vida microscópica mas que existiu. Tudo feito a partir do nome e das
suas relações, seguindo o sugerido por Ginzburg e Poni num trabalho clássico sobre a “micro história”.

A terceira parte intitula-se “A justiça”. Em três capítulos analisa-se a sentença do processo, o acompanhamento das horas
finais  de  Lucia  e  o  significado  de  todo  o  ritual  de  execução,  bem como do  processo  individual  e  comunitário  de
arrependimento e perdão associado a um ato de condenação à morte.

Tudo isto é servido por uma imperial erudição que vai de Aristóteles a Habermas. O que é esperável de um autor que
ocupa um lugar ímpar na historiografia italiana e que já produziu obras incontornáveis, algumas das quais, estranhamente
não indicadas ao leitor na brevíssima e até incorreta apresentação biográfica que dele se faz no livro. Incorreta, pois
Prosperi é professor na Scuola Normale Superiore (Pisa) e não na Universidade de Pisa. E incompreensível não referir o
monumental Tribunali della coscienza. Inquisitori, confessori, missionari (1996). Aliás, se em geral a tradução é de bom
nível,  há detalhes a corrigir:  “obstetras” por “parteiras”, em português não se diz “portar um nome” (p. 103), nem
“cortejo” por “cortejamento” (p. 132), não existiam “vice-párocos” mas coadjutores (p. 242).

Outras críticas são pontuais. Estranha-se que ao referir a brandura que caracterizou as inquisições espanhola e romana
relativamente à repressão da bruxaria não se tenha referido a mais branda de todas elas nesta matéria: a portuguesa. Nem
sempre se entende a justificação de algumas incursões, que talvez excedam um pouco a necessidade de contextualização
que a história reclamava. Por exemplo, o debate pós-tridentino, entre o catolicismo e o protestantismo, a propósito do
celibato sacerdotal não é imprescindível para perceber as posições do padre que manteve relações com Lucia. O problema
maior, mas de impossível solução tal como a obra foi pensada, é o da não compartimentação mais clara do conhecimento
aqui revelado. Esta não é obra para principiantes e ao revisitá-la para reencontrar uma informação específica, exigir-se-á
do leitor grande memória ou a realização de uma cuidadosa e pessoal cartografia dos temas abordados.

Paradoxalmente, apesar da genialidade do livro, constata-se, no final da leitura que, objetivamente, o historiador, pode
saber menos da vida de Lucia do que sobre o dia que antecedeu a sua morte e o momento da sua execução. Esse momento,
onde também ficou clara a profunda distância entre o estado de necessidade que a levara a cometer o infanticídio e a
resignação e  piedade com que disse  “Jesus”  antes  de  morrer.  Mesmo que essa  palavra  fosse  o  resultado de  uma
“teatralidade obrigatória”.

Pois, por paradoxal que isso possa parecer aos olhos da cultura sobre a morte hoje dominante, ao morrer assim, Lucia
redimia-se. Morria para se salvar e purificar a comunidade, tal como sucedera com a morte do seu Cristo. Lucia “dava de
novo a alma”, tal como no princípio da vida a dera pelo batismo. E assim se fechava um ciclo aproveitado pelo autor, na
morte/no fim, para voltar ao princípio da história, para voltar ao princípio do livro e para colocar o leitor perante a mais
axial de todas as questões: dar a alma.

*José Pedro Paiva  é professor no Instituto de História e Teoria da Ideias da Universidade de Coimbra e autor de
Bruxaria e superstição num país sem caça às bruxas: 1600-1774 (Editorial Notícias).

Publicado originalmente no Jornal de Resenhas no. 11, março de 2011,

Referência

Adriano Prosperi. Dar a alma. São Paulo, Companhia das Letras.
 

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a


