
a terra é redonda

Dar corpo ao impossível - 11/11/2019 - 1/15
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

Dar corpo ao impossível

Leia um comentário sobre o último livro de Vladimir Safatle e o Prefácio de Peter Dews

Por Amaro Fleck*

Começo com uma anedota: recentemente, em Berlim, durante um dia de protestos, um grupo não muito grande decidiu
marchar, à parte do grupo principal, portando cartazes com a frase “Es gibt kein richtiges Leben im falschen”, “não há
vida correta na falsa”, a conclusão do décimo oitavo aforismo, “Asilo para desabrigados”, da obra Minima Moralia de
Theodor Adorno. O descompasso entre forma e conteúdo não poderia ser maior: a frase de um pensador que não via
problema algum na torre de marfim como abrigo para o intelectual,  de um teórico que,  quando intimado por seus
estudantes para participar de passeatas, recusava com a desculpa de estar demasiado velho e gordo, sendo utilizada por
jovens que queriam mudar tudo, aqui e agora. Pior: a conclusão de um raciocínio convertida em slogan, em propaganda,
em palavra de ordem, naquilo  que o próprio  Adorno tanto denunciou:  um pseudoativismo,  uma ação resultante do
desespero efêmero e não refletido, do narcisismo que nada transforma, mas que gera a questionável satisfação de se ter
feito algo, de se ter posicionado contra, e assim de se isentar da igualmente questionável responsabilidade pelo mundo ser
aquilo que, infelizmente, ele é.

Se o que chama a atenção na marcha algo insensata
dos jovens berlinenses é a ausência de uma demanda qualquer, mesmo de um
destinatário, ela parece, ainda que timidamente, indicar para um traço
exclusivo da fisionomia do pensamento adorniano: a convivência entre um
profundo mal-estar frente ao estado do mundo e uma desesperança quase completa
de transformá-lo.

De acordo com Vladimir Safatle – em seu novo livro Dar corpo ao impossível: o sentido da dialética
a partir de Theodor Adorno (Autêntica) – vivemos agora um momento de
“colapso de processos hegemônicos de modernização social” (p. 31), colapso este
revelado pela perda de adesão tanto ao horizonte normativo das democracias
liberais, quanto à racionalidade econômica imposta pela sociedade capitalista
do trabalho.

Este diagnóstico serve como pano de fundo para aquilo
que a obra se propõe: uma “recuperação contemporânea da dialética” que possa
contribuir para a consolidação de uma “prática teórica da emergência” (p. 38).
Não se trata, portanto, de um mero comentário historiográfico, capaz de dar
conta ou de fazer avançar um dos debates mais árduos da filosofia
contemporânea: aquele sobre o destino da dialética depois de Hegel, notadamente
por conta de sua inversão materialista proposta por Marx e desenvolvida por Adorno.

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a

https://aterraeredonda.com.br/dar-corpo-ao-impossivel/


a terra é redonda

Dar corpo ao impossível - 11/11/2019 - 2/15
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

Mas sim de um projeto eminentemente político e, por
que não, engajado: mobilizar a “filosofia como força crítica capaz de empurrar
a revolta para a consolidação de uma forma de vida por vir” (p. 31), elaborando
“uma dialética emergente”, isto é, uma “dialética que explicita as condições
para a emergência daquilo que poderia ser diferente e que ainda não começou”
(p. 34).Não obstante, este “esforço de reconstrução da dialética” (p. 249) toma
a forma de um comentário do livro Dialética negativa, de Adorno, ao qual são acrescentados
três excursos: um sobre a relação da contradição dialética com o pensamento da diferença
(basicamente: Deleuze) e dois sobre usos nacionais da dialética (um versando sobre
a obra de Paulo Arantes, outro sobre o debate entre Bento Prado Júnior e
Roberto Schwarz).

Estes dois objetivos – especificar as diferenças e
semelhanças entre Adorno e Hegel, por um lado; reconstruir a dialética criando uma
prática teórica emergente, por outro – não são igualmente bem-sucedidos, até
mesmo porque exigem argumentações muito distintas. O primeiro requer o cotejo
com os textos filosóficos, o debate com os comentários, a incansável revisão
bibliográfica.

O segundo, por sua vez, demanda uma análise mais
apurada das tendências sociais em curso, um debate interdisciplinar capaz de iluminar
o momento presente, uma explicitação das propostas e das coalizões que seriam
capazes de implantá-las.

Se Safatle tece algumas reflexões pertinentes
acerca das aventuras e desventuras da dialética, o projeto de reconstruir uma
nova versão dela é apresentado como um esboço um tanto mal arranjado, não mais
do que uma carta de intenções. Ao fim e ao cabo, o que fica é uma interpretação
da dialética negativa adorniana como proposta de tal prática teórica da
emergência.

Mas o salto sobre o abismo que separa a exegese
historiográfica, o comentário textual de uma obra de Adorno publicada há mais
de cinco décadas, e a tal explicitação das condições de emergência do que
poderia ser diferente – de uma nova forma de vida – é feito sem maiores
justificativas.

Mas vejamos a coisa mais de perto, focando no cerne
da argumentação.

A interpretação mais usual da dialética negativa
adorniana, segundo Safatle, é considerá-la uma dialética amputada; isto é, uma
dialética sem Aufhebung, sem síntese,
que estaria condenada a narrar processos antinômicos cujas contradições nunca são
superadas ou resolvidas (em outras palavras: algo que seria antes uma errância,
na qual o objeto vagueia de um oposto ao outro sem chegar a lugar algum, do que
propriamente uma dialética). Este movimento diádico de contínua transformação
em seu contrário conduziria a dialética negativa a um quietismo melancólico, a
uma lamentação pela impossibilidade da emancipação.

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a



a terra é redonda

Dar corpo ao impossível - 11/11/2019 - 3/15
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

Frente a esta interpretação, Safatle defenderá a
tese de que não há “distinções lógico-estruturais fundamentais entre a
dialética adorniana e a dialética hegeliana” (p. 95), pois também estaria
presente, na dialética negativa, o momento positivo-racional da síntese, da superação
das contradições. No entanto isto não quer dizer que as duas dialéticas sejam
idênticas: “na verdade, a dialética negativa será o resultado de um conjunto de
operações de deslocamento no sistema de posições e pressuposições da dialética
hegeliana” (p. 84) decorrente da escolha de “recusar pôr reconciliações que
Hegel julgava já maduras para serem enunciadas” (p. 85).

Assim, o procedimento hegeliano de pôr o momento
positivo-racional significa uma antecipação filosófica da reconciliação, o que
vem a ser o mesmo que apoiar-se nas “figuras concretas de reconciliação
atualmente presentes na vida social” (p. 85). Já o procedimento adorniano de
pressupor este momento implicaria a recusa destas figuras concretas de
reconciliação, já presentes, em nome do “advento de outra reconciliação” (p.
85). É a isto que o próprio título da obra se refere: “dar corpo ao impossível”
significa alterar o próprio horizonte das possibilidades ao rejeitar tudo
aquilo que está disponível em nome de um inteiramente outro. O deslocamento no
sistema de posições e pressuposições tornaria assim a dialética negativa em um
projeto revolucionário.

Interpretada desta forma, a dialética negativa não é
a tentativa de efetivar aquilo que de mais racional e avançado já existe, como no
caso hegeliano, tampouco o lamento quietista sobre uma emancipação tornada
impossível, como na interpretação adversária, mas sim uma aposta “nas promessas
de uma nova ordem trazida pelo setor mais avançado da produção artística de seu
tempo” (p. 103).

Não se trata de optar pela contemplação de obras de
arte em vez de acreditar nas possibilidades de transformação política global,
mas da percepção de que a “experiência estética corrói paulatinamente a sensibilidade
hegemônica, abrindo caminho para a renovação da experiência social através da
sensibilização a novas formas e modos de organização e de relação” (p. 48-9).
Nas palavras do autor, as obras de arte têm “a força explosiva de confrontar a
vida social com horizontes de emancipação que ela ainda sequer é capaz de
colocar como possibilidade” (p. 49).

Não deixa de ser curioso que a peculiaridade da interpretação
proposta por Safatle consista em explicitar o que está pressuposto, sem, contudo,
pô-lo; a guinada radicalizante apenas tornaria manifesto o que antes era
velado, mas na medida em que isto segue estando pressuposto (e não posto, pois aí
a dialética seria hegeliana) não pode ser plenamente manifesta. A força
revolucionária da dialética negativa consistiria assim em uma espécie de “ainda
não”: o que as obras de arte prometem é uma experiência de emancipação que
sequer imaginamos, mas que precisa permanecer assim, ao mesmo tempo presente e
não vivenciada, indeterminada. Sua força reside na ambiguidade.

Delineado o cerne da argumentação de Safatle,
gostaria de comentar três aspectos que mais me interessam em seu livro. Os dois

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a



a terra é redonda

Dar corpo ao impossível - 11/11/2019 - 4/15
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

primeiros tratam de pormenores da interpretação e recepção da dialética
negativa adorniana, o último de nosso momento histórico.

A
dialética negativa é uma ontologia?

Em vez de insistir na contraposição entre a
interpretação da dialética negativa proposta por Safatle e aquela que lhe serve
de adversária, gostaria de questionar o ponto em que ambas se mostram
solidárias, a saber, a compreensão da dialética como uma ontologia, entendida aqui
como um tipo de teoria que possui categorias transhistóricas, as quais
serviriam para explicar formações sociais as mais distintas e, em especial, as
passagens de uma formação social para outra.

Assim, elas partilham a compreensão de que a
dialética é tanto a própria lógica das coisas em geral quanto o procedimento
capaz de explicá-las e conceituá-las. Seria este o caso? Nas palavras de
Safatle: “Notemos, por exemplo, como a dialética nunca abandonará certa
concepção de movimento que lhe orientará no interior da crítica e da
compreensão dos processos históricos. Sempre será questão de contradições, de
modos instáveis de produção, de conflitos como operadores de movimento, de
passagens no oposto e interversões, da mutação da quantidade em qualidade. Mas
o que é isso, a não ser uma ontologia que se expressa em certa forma de compreensão
de processos e movimentos?” (p. 41-2).

Realmente, as mesmas categorias – totalidade, medição,
contradição, síntese – estão presentes nas variações modernas da dialética. Mas
isto significa que elas possuem os mesmos significados? Significa, por exemplo,
que os mesmos objetos serão compreendidos como contraditórios? Ou que as mesmas
situações são vistas como totalidades?

Ora, para Hegel qualquer objeto finito é
contraditório. Na pequena lógica ele afirma: “tudo o que nos rodeia pode ser
considerado como um exemplo da dialética. Sabemos que todo o finito, em lugar
de ser algo firme e último, é antes variável e passageiro” (Hegel, §81 Adendo).
Por isso a dialética é o movimento inerente a todas as coisas: ela é o que faz
mover as categorias do pensamento (a lógica), mas está também presente na
natureza (a filosofia da natureza), na nossa relação com ela assim como nas
nossas interações sociais (a filosofia do espírito).

Já para Adorno o conjunto dos objetos
contraditórios dos objetos que são, portanto, dialéticos e exigem também uma
dialética para apreendê-los – é bem mais restrito. Ele não diz respeito aos
objetos naturais – o célebre exemplo do carvalho contido na Fenomenologia do espírito, por exemplo,
não seria um caso de objeto contraditório. Nem diz respeito à maior parte das
interações sociais em formações não capitalistas (ainda que possa dizer
respeito a alguns processos contraditórios em seu interior – notadamente a passagem
entre mito e razão, tal como descrita na primeira parte da Dialética do esclarecimento), ainda quando antagônicas.

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a



a terra é redonda

Dar corpo ao impossível - 11/11/2019 - 5/15
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

Algo semelhante ocorre quanto à categoria de
totalidade. Para Hegel, a totalidade é um dos nomes do absoluto, o processo no
qual o espírito age sobre si mesmo e ganha consciência de si próprio. Para
Adorno, a totalidade é resultado de uma forma específica de mediação social, a
troca mercantil, que faz com que o mundo se torne todo ele em algo idêntico. Por
isso a relação é simetricamente oposta: se Hegel diz que “o verdadeiro é o
todo”, Adorno assevera que “o todo é o não-verdadeiro”. Enquanto o primeiro
pretende narrar o processo no qual a totalidade se torna autoconsciente, o
segundo gostaria de abolir a própria totalidade.

Safatle comenta a afirmação de Adorno de que “uma
humanidade liberada não persiste como totalidade” (p. 86), mas a interpreta
como contendo uma ironia: pois a totalidade é negada ao mesmo tempo em que é resguardado
o conceito de humanidade, o qual serviria para indicar, de acordo com Safatle:
a “totalidade enquanto horizonte de implicação genérica e de constituição de um
comum ilimitado”, ou, em outras palavras, o modelo de uma “totalidade reconciliada”
(p. 86).

Partilho da ideia de que a frase contém uma ironia,
mas dela tiro conclusões opostas: não seria o caso aqui de “humanidade”
denotar, ainda que de forma precária, precisamente a dissolução de uma
totalidade que sequer consegue ser nomeada?A pergunta, ainda assim, é: como seria
um mundo que não é uma totalidade? Imagino que baste pensar no final da
mediação universal da troca: se é ela que torna o mundo algo total,
completamente conectado, é o fim dela que permitiria a coexistência nãoviolenta
do diverso, de processos e situações que não fossem englobados e todos eles
interligados.

Assim, “totalidade reconciliada” – uma expressão
que, salvo engano, jamais aparece na obra de Adorno – é uma contradição em
termos, um oximoro, pois a reconciliação tem por condição o término da coação
que faz com que os mundos sejam um só mundo.

Mas se totalidade e contradição, para ficar apenas
em duas das categorias centrais da dialética, são conceitos críticos, que
servem apenas para explicar as agruras da sociedade capitalista, mas não as
demais formações sociais (embora, eventualmente, alguns de seus momentos), o
que seria uma dialética negativa?

Nesse caso, a dialética seria tanto o movimento das
próprias coisas contraditórias, entendidas aqui como tudo aquilo que é
contaminado pela mercadoria – ou seja, toda a sociedade atual, todo o mundo
atual; mas não necessariamente os anteriores ou futuros – quanto o modo de
apreendê-las. As coisas contraditórias são entendidas como aquelas que contêm
em si o germe de sua aniquilação, portanto, aquelas que por seu próprio movimento
se conduzem rumo à destruição. É o caso, evidentemente, do sistema capitalista.

Na interpretação que proponho a guinada
materialista da dialética não consistiria em mudar o jogo das posições e pressuposições,
mas em dar a prioridade ao objeto. Não cabe adiantar logicamente o movimento das

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a



a terra é redonda

Dar corpo ao impossível - 11/11/2019 - 6/15
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

coisas. É ele, o objeto, afinal de contas, quem decidirá se passeará pelos extremos,
convertendo-se em contrários, numa errância sem final feliz ou se, ao fim e ao
cabo, superará suas contradições e se elevará para um patamar maior de
racionalidade.

A dialética negativa não seria assim uma filosofia
geral, no sentido de uma ontologia, de um discurso sobre o ser, sobre a lógica
do movimento de qualquer objeto, mas tão somente a reformulação de um projeto de
teoria crítica desta sociedade, a capitalista, o qual almeja apressar o passo
de sua destruição, empurrar o que já está caindo, diminuindo as dores do parto
de uma nova formação social, não mais contraditória, e, oxalá, sem
antagonismos.

Seria
Adorno um revolucionário?

Pelo dito acima fica claro que partilho, com
Safatle, de uma leitura que enfatiza o caráter crítico da dialética negativa, e,
por sinal e sobretudo, sua pegada anticapitalista. Concordo com Safatle que
Adorno jamais cogitaria a possibilidade de uma sociedade capitalista que fosse também
emancipada, simplesmente porque os indivíduos que vivem em seu interior teriam suas
demandas por reconhecimento satisfeitas ou porque trocariam razões em processos
deliberativos nos quais não há coação. E concordo com ele, principalmente, em ver
isto como um trunfo do pensamento adorniano, um motivo pelo qual sua teoria crítica
tem grande potencial tanto de explicação de nossa sociedade quanto de orientação
para a crítica social.

Não obstante, discordo da consequência lógica pró-revolucionária
decorrente da pressuposição do momento de reconciliação. Em oposição, argumento
que a questão da estratégia de transformação social – se reforma ou revolução;
se negociação ou não-participação; e mesmo se é o caso de defender uma socialdemocracia
no curto prazo –, como não poderia deixar de ser o caso em uma teoria que dá
prioridade ao objeto, surge da percepção das tendências sociais em curso e das
possibilidades existentes nelas.

Por isso, não penso ser vantajoso interpretar
Adorno como um revolucionário; tampouco acredito que sua teoria seja
revolucionária contra o que ele mesmo pensa, a la Holloway e Cia.; e, ainda,
creio que a opção adorniana (não-revolucionária, ao menos no curto prazo), corretamente
entendida, não esgotou sua validade, apesar de estarmos em uma situação
bastante diferente.

Safatle argumenta que a dialética negativa é também
“uma reflexão sobre as modalidades de constituição de sujeitos com forte
potencial de transformação política” (p. 205) e que a dialética colabora com
“uma prática revolucionária que não tenha em seu seio tendências repressivas devido
a exigências estratégicas de organização” (p. 206). Safatle, não obstante, critica
“a posição estratégica de Adorno no horizonte político da esquerda alemã dos anos
1960” (p. 212) por ele não ter percebido que os “sujeitos políticos emergem no

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a



a terra é redonda

Dar corpo ao impossível - 11/11/2019 - 7/15
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

interior de lutas e revoltas, não previamente a elas” (p. 215).

Isto é, o Adorno interpretado por Safatle é
revolucionário, ainda que tenha se distanciado dos movimentos radicais alemães
por questões pontuais – tendências repressivas existentes em seu interior – e
Safatle objeta a Adorno que estas questões poderiam ter sido superadas pelo
desenvolvimento dos sujeitos políticos. Caberia, a uma teoria da emergência, a compreensão
das transformações possíveis “que produzem a emergência de sujeitos que responderão,
em sua atuação, pelas condições e desafios concretos da práxis em sua multiplicidade
de situações” (p. 208).

Duas questões precisam ser feitas: a primeira é se
isto – a opção revolucionária – corresponde em alguma instância à obra
adorniana, ou se é o intérprete que fala aqui em pena alheia; a segunda é, caso
a primeira resposta seja negativa e parodiando Paulo Arantes, se este seria um
Adorno errado, mas ainda assim vivo.

Adorno não fala em teoria da emergência, e é
Marcuse, e não ele, que vai se perguntar repetidas vezes se estaria surgindo
algum outro ator social que pudesse herdar o papel revolucionário que uma vez
pertencera ao proletariado. Por que Adorno não se preocupou com isto? Porque a integração
do proletariado é apenas um dos fatores pelos quais a emancipação estava
bloqueada. Ainda que houvesse um potencial sujeito revolucionário – os
estudantes? Os novos movimentos civis de mulheres, negros, homossexuais? A
ralé, os trabalhadores precários? – as barricadas continuariam sendo “ridículas
contra aqueles que administram a bomba” (MzTP, p. 771), e este sujeito teria
sua subjetividade formada pela indústria cultural (o que o proletariado do
século XIX, evidentemente, não tinha).

Por causa disto, qualquer movimento de
transformação radical em curto prazo estaria fadado ao fracasso. Como observa
Schwarz, em passagem citada por Safatle, “o bloqueio da solução revolucionária
e a esterilidade da política eleitoral são diagnósticos, e não preferências”
(Schwarz, p. 50). Não é por não gostar da revolução que Adorno a julgava
impossível, bloqueada. Mas uma vez percebido isto, que a revolução não viria, há
que se perguntar o que é efetivamente possível, se a dialética negativa não
quiser se tornar mera “cantilena triste da finitude” (p. 19), o lamento por uma
emancipação que não veio.

Safatle se insurge contra a estratégia adorniana de
suportar o mal menor para evitar o pior (p. 211), mas imagina que isto é um
detalhe na obra do frankfurtiano, e não um de seus traços distintivos. Ele
brada que “não há conciliação, nem negociação com modos de reprodução social
solidários de uma vida falsa ligada às estruturas gerais de reificação e
alienação próprias ao sistema capitalista” (p. 26), pois isto significaria
aceitar o horizonte da gestão das crises.

Mas é pior, muito pior do que se imagina. O capitalismo é tão terrível que consegue fechar as saídas de seu tormento. E
contra isto todas as alternativas e propostas têm se mostrado inócuas. Nesta situação o pensador frankfurtiano, com
carradas de razão, adota uma postura realista, reformista e socialdemocrata (mais próximo, claro, da socialdemocracia

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a



a terra é redonda

Dar corpo ao impossível - 11/11/2019 - 8/15
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

radical do começo do século XX do que daquela tardia, do pós Guerra europeu).

São palavras suas, ditas aos seus alunos: “Minimizar,
por causa da estrutura do todo, a possibilidade de aperfeiçoamento no âmbito da
sociedade vigente, ou até mesmo – o que não faltou no passado – marcá-los como
negativos, seria uma abstração idealista e danosa. Pois nisso expressar-se-ia
um conceito de totalidade sobreposto aos interesses dos homens individuais que vivem
aqui e agora, a requerer uma espécie de confiança abstrata no curso da história
do mundo de que, ao menos nessa forma, sou incapaz.” (IS, p. 98).

Nada mais consequente, por sinal, para alguém que
décadas antes afirmara que, frente à pergunta pelo objetivo da sociedade
emancipada, “a única resposta delicada seria a mais grosseira: que ninguém mais
passe fome” (MM, §100).Isto não significa se contentar com a democracia liberal
burguesa e seu horizonte de negociação, mas significa sim não considerá-la o
mesmo que o fascismo e a coação pura e simples.

Se as piores formas de autoritarismo seguem
latentes nas sociedades capitalistas, isto não significa que elas virão à tona
nestas sociedades, e é contra esta emergência que a prática teórica de Adorno
se insurge. Dado que a passagem para uma sociedade nãocapitalista está
bloqueada, restaria por ora buscar melhorias pontuais que ou bem amenizem os
sofrimentos dos viventes, ou bem preservem a possibilidade de alguma saída
futura (em um momento de crise, de instabilidade social).

Ainda que a opção revolucionária não pareça ser a
escolha de Adorno, é o caso de se perguntar se o Adorno reconstruído por
Safatle não seria errado, mas ainda assim vivo, mais interessante para a situação
na qual estamos enfiados do que o original.

O que
emerge no colapso?

Safatle é plenamente consciente de que a época de Adorno
não é a nossa. A obra adorniana tardia foi escrita no momento de agonia da
sociedade afluente, de bem-estar e estabilizada do capitalismo avançado, e não à
gestão social de crises neoliberal, com seu desmonte vertiginoso de todas as seguridades
sociais (para não lembrar que, na época em que ele publicou a Dialética
negativa, havia uma concentração de 325 partes de dióxido de carbono por
milhão, na nossa, de mais de 415, o que nos joga irremediavelmente, ao menos no
próximo milênio, no campo da gestão das crises, com a condenação de toda
regularidade climática).

Partilho inteiramente do diagnóstico que Safatle
aponta, ainda que não explique, de que vivemos em uma situação de colapso. Mas
acho que ele não leva isto suficientemente a sério. De fato, isto traz
consequências para o horizonte da crítica, para os limites do negociável, do possível,
do desejável.

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a



a terra é redonda

Dar corpo ao impossível - 11/11/2019 - 9/15
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

Safatle aposta na emergência, mas não seria o caso
de perguntar o que está emergindo?

Com o derretimento das calotas polares e das
geleiras muitas coisas vêm à superfície: cadáveres de animais e pessoas que
passaram décadas congeladas; reservas de gás metano armazenadas sob o gelo,
etc. Com a acidificação dos oceanos toda a vida submarina também começa a emergir,
a vir à tona, na mesma medida em que ilhas imergem, afundam sob um oceano que
se levanta. Seja qual for a forma de vida futura (se houver), pós-capitalista, é
preciso lembrar que ela será vivida em um ambiente muito mais hostil,
traiçoeiro e imprevisível.

Com o derretimento das democracias burguesas
liberais coisas igualmente cheirosas estão vindo à luz. E aqui há de se notar a
capacidade dos experimentos artísticos mais avançados de prefigurar o tempo por
vir: de fato, Hamm, Clov, Nag e Nell, os pouco simpáticos personagens de

Fim de
partida, de
Samuel Beckett, parecem ter se mudado para o planalto central.

Com o derretimento do capitalismo vem emergindo uma
sociedade ainda mais hierárquica, desigual, baseada ainda mais na força do que
no direito, mais interessada em exterminar sua população tornada supérflua do
que em explorar sua força de trabalho.

Contra isto não adianta resgatar o “sejamos realistas,
exijamos o impossível”, mote das revoltas de Maio de 68 que não aparece na obra
de Safatle, mas serve como resumo das intenções de sua reconstrução da
dialética. Se afinal é de colapso que se trata, podemos muito bem pular a
etapa, já tantas vezes vista, do candidato a herói que, não sabendo que era
impossível, vai lá e descobre, e voltarmos para a etapa que realmente importa: a
de fazermos, de forma magistral, nossa cantilena triste, nosso drama lutuoso, o
lamento de nossas errâncias.

*Amaro de Oliveira Fleck é professor do departamento de filosofia da UFMG

Artigo publicado originalmente na revista Princípios da UFRN.

Referências:

Vladimir Safatle. Dar corpo ao impossível: o sentido da dialética a partir de Theodor Adorno. Belo Horizonte, Autêntica,
2019 (https://amzn.to/3E0aysx).

Theodor W. Adorno. Dialética Negativa. Rio de Janeiro, Jorge Zahar, 2009 (https://amzn.to/45sNy16).

Theodor W. Adorno. Introdução à sociologia. São Paulo, Unesp, 2008 (https://amzn.to/3KMwfzY).

Theodor W. Adorno. Minima Moralia. São Paulo, Ática, 1992.

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a

https://amzn.to/3E0aysx
https://amzn.to/45sNy16
https://amzn.to/3KMwfzY


a terra é redonda

Dar corpo ao impossível - 11/11/2019 - 10/15
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

Theodor W. Adorno.
“Marginalien zu Theorie und Praxis”. In: Gesammelte
Schriften. Frankfurt am Main, Suhrkamp Verlag, 1986.

Amaro Fleck. “Resignação? Práxis e política na
teoria crítica tardia de Theodor W. Adorno”. In: Kriterion, v. 58, n. 138, p. 467-490, 2017.

Georg W. F. Hegel. Enciclopédia das ciências filosóficas. Vol. I – A

Ciência
da lógica. São
Paulo, Loyola: 1995.

Karl Marx. Grundrisse.
São Paulo, Boitempo, 2011.

Princípios: Revista de Filosofia, Natal, v. 26, n.
51, set-dez. 2019, Natal. ISSN1983-2109

Princípios: Revista de Filosofia 367

César Ruiz Sanjuán. “La
dialéctica como forma de exposición científica”. In:

Pensamiento, v. 66, n. 249, p. 731-753, 2010.

Roberto Schwarz. “Sobre Adorno”. In: Martinha versus Lucrécia: ensaios e entrevistas. São Paulo, Companhia das Letras,
2012 (https://amzn.to/3P3t1ut).

Prefácio, por Peter Dews

Como devemos conectar a obra de um
grande filósofo do passado ao presente? Será que deveríamos tentar ao máximo
enxergar suas considerações sob as lentes de nossas próprias preocupações ou
tornar seu pensamento relevante àquilo que consideramos ser nossa situação
contemporânea? Ou será que deveríamos procurar entrar em um “mundo de
pensamentos” que pode ser, em muitos aspectos, bem distante do nosso próprio –
e que pode ter o poder de nos acordar do nosso “sono dogmático”, para usarmos a
expressão que Kant criou para fazer referência a David Hume?

Talvez nenhum outro filósofo
moderno tenha proposto essa questão de maneira tão incisiva quanto Hegel.
Afinal de contas, a extraordinária ambição do pensamento de Hegel à síntese,
assim como sua alegação de que sua obra representaria o ponto mais alto da
história da metafísica ocidental, tanto incorporando quanto ultrapassando o
pensamento de seus predecessores, torna essa mesma obra aberta a uma
desconcertante multiplicidade de interpretações.

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a

https://amzn.to/3P3t1ut


a terra é redonda

Dar corpo ao impossível - 11/11/2019 - 11/15
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

Hegel pode parecer extraordinariamente
moderno – de fato um contemporâneo nosso – quando, por exemplo, demonstra sua
preocupação em encontrar um equilíbrio entre a liberdade individual e a
necessidade de a comunidade política controlar as forças centrífugas e
corrosivas do mercado capitalista; também em seu esforço em compreender o
status frágil, porém indispensável, da arte moderna; ou ainda em sua tentativa
de revelar a natureza como algo que seja mais do que apenas um oposto inerte e
alienígena à subjetividade humana.

Ao mesmo tempo, alguns aspectos da
filosofia de Hegel podem fazê-lo parecer irremediavelmente antiquado. É assim
quando pensamos em sua defesa da monarquia hereditária e em sua recusa em
enxergar, politicamente, para além dos limites do Estado nacional; ou em sua
convicção de que a religião tem um papel essencial no autoconhecimento humano e
em sua tentativa de recuperar o que seria o conteúdo de verdades naquilo que
ele considerava como a “religião perfeita”, o Cristianismo. Se for tomado pelo
ponto de vista do pluralismo religioso e de estilos de vida das sociedades
multiculturais, ou ainda pelo ponto de vista de nossas teorizações sobre o
mundo globalizado, Hegel pode parecer, de fato, pertencer a tempos remotos.

Depois de um longo período de
incompreensão e negligência, um número razoável de proeminentes filósofos em
língua inglesa – Robert Pippin e Terry Pinkard nos Estados Unidos, assim como
Paul Redding na Austrália – fez um esforço determinante, a partir dos anos
1980, visando trazer Hegel para o presente, retratando-o como um filósofo
“naturalista”. No entanto, o tipo de enquadramento filosófico que eles tinham
em mente não era o do “naturalismo duro” de muitos filósofos analíticos
contemporâneos, aqueles que estão convencidos da autoridade ontológica singular
das ciências físicas, mas sim um “naturalismo suave” supostamente capaz de
acomodar em si o estatuto particular do mundo social e histórico.

As origens desse “naturalismo
suave” se encontram na obra tardia de Wittgenstein, assim como em
desdobramentos de determinados aspectos do pensamento wittgensteiniano feitos
pelo filósofo P. F. Strawson, de Oxford. Nas mãos de pensadores como Pippin e
Pinkard, entretanto, no cerne desse naturalismo suave se encontrava a noção de
“normatividade”. Tratava-se de dizer que a singularidade da esfera humana
estava no fato de nosso pensamento, nossa cognição e nossa agência serem todos
guiados por regras e sempre necessitarem de justificação que se refira
especificamente a elas.

Tais regras, por sua vez, podem ser
entendidas como a cristalização de um consenso social que está sempre se
transformando historicamente, e esse consenso é essencialmente o que Hegel
chamou de Geist, ou espírito. A vantagem dessa abordagem de Hegel,
segundo alegam seus proponentes, está no fato de ela retratá-lo como um
pensador “pós-metafísico”, alguém não comprometido com nenhuma alegação
especulativa dúbia acerca da natureza essencial da realidade, mas antes
comprometido com a explicação das pressuposições normativas implícitas na vida
e no universo humanos, assim como com a explicação das formas através das quais

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a



a terra é redonda

Dar corpo ao impossível - 11/11/2019 - 12/15
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

tais pressuposições podem entrar em conflito umas com as outras. A concepção
hegeliana da dialética, sob essa perspectiva, emerge como uma teoria do
desenvolvimento da autointerpretação coletiva dos seres humanos, tal como de
fato ocorreu ao longo da História.

No entanto,
numerosas críticas podem ser feitas a essa abordagem. Algumas delas podem ser
explicitadas ao levarmos em conta as implicações do subtítulo dado por Terry
Pinkard ao seu comentário a respeito de A fenomenologia do espírito: “A
socialidade da razão”. Pois, se a própria razão for definida, em última
instância, pelas estruturas das formas de socialidade historicamente
existentes, então não temos nenhuma base racional para criticá-las.

Além do que, é
claro que Hegel tinha, na Filosofia do direito, uma concepção muito bem
definida dos tipos de instituições e práticas necessárias à concretização da
liberdade moderna. Em outras palavras, mesmo se estendermos historicamente a
interpretação “naturalista suave” de Hegel, como Pippin e Pinkard parecem querer
fazer, e argumentarmos que a compreensão humana sobre a liberdade evoluiu,
ainda assim o simples fato de compreendermos nossa concepção atual como, por
exemplo, superior àquela da antiga polis grega, não nos fornece qualquer base para presumirmos
que ela deveria ser racionalmente endossada.

Dizendo de
outra forma, Hegel parece estar comprometido com uma concepção da razão e
também da avaliação racional mais forte do que poderia nos fornecer essa
interpretação com viés “naturalista” e histórico de sua filosofia. Ele está
preocupado com a “racionalidade do social”, e não apenas com a socialidade da
razão. É nesse sentido que
Hegel argumenta, no prefácio de sua Filosofia do direito, que nossa
experiência social do que “o direito significa exige […] que o conteúdo que é racional em si possa ganhar também uma
forma
racional e aparecer justificado para o pensar livre. Pois tal pensar não se
detém no que é dado, mesmo se este é suportado pela autoridade positiva externa
do Estado ou pelo acordo mútuo entre seres humanos ou pela autoridade do
sentimento interno do coração e pelo testemunho do espírito imediatamente
determinante, mas emana de si mesmo e exige saber a si mesmo como unido em seu
mais profundo ser com a verdade.

Em anos mais recentes, tem
ocorrido, de fato, uma reação a essas versões metafisicamente deflacionárias de
Hegel que exerceram tanta influência no mundo anglófono e mesmo na terra natal
de Hegel. Um novo estilo de interpretação, capitaneado por comentaristas como
James Kreines, baseia-se no argumento central de que Hegel procura evitar a
proposição de um substrato ou de uma substância que fundamente toda a realidade
ou qualquer segmento particular dela. O problema com esse suposto substrato
último é o fato de ele não viabilizar nenhuma forma de trabalho explanatório.
Ele não tem como levar em consideração a natureza intrínseca daquilo a respeito
do qual ele deveria servir de suporte ontológico.

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a



a terra é redonda

Dar corpo ao impossível - 11/11/2019 - 13/15
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

Na verdade, Kreines sustenta que: “A
posição de substratos, enfim, não repousa em qualquer necessidade real de
explicar, mas apenas na presunção de que a realidade corresponde à forma do
juízo sujeito-predicado. Hegel rejeita essa presunção, sustentando que devemos
também rejeitá-la a fim de conseguirmos dar sequência de forma absoluta à
completude especificamente de razões.”

Mas o que
significa estabelecer a completude de razões? Kreines afirma que a proposta
metafísica de Hegel “é a de que […] existentes são reais em graus maiores ou
menores, dependendo do quanto são racionais ou do quanto expressam a ideia em
questão. Essa metafísica se molda bem à alegação epistemológica de que o
objetivo da razão ao guiar o questionamento teórico é o de explicar as coisas
tão completamente quanto elas próprias permitirem, entendendo-as em comparação
com a completude da razão, o que é, por fim, conseguido no caso de algo
racionalizável e, portanto, livre.

Entretanto,
sua interpretação também tem suas dificuldades. Na tentativa de evitar que
Hegel seja visto como um monista metafísico, Kreines sustenta que, para Hegel,
a razão se realiza na matéria bruta do mundo, e, portanto, Hegel é comprometido
apenas com um monismo epistemológico, monismo este presente na alegação de que
entender por que as coisas são como elas são envolve localizá-las como
expressões da estrutura conceitual da Ideia, a qual, por sua vez, não é ela
mesma um substrato de nenhum tipo, mas também igualmente não explica todo o ser
contingente.

No entanto, como Frederick Beiser sugere, tal abordagem, que reconhece um elemento
irredutível de contingência naquilo que Hegel chama de “realidade externa” (äusserliches
Dasein), introduz uma
distinção entre forma e conteúdo que, em princípio, é alheia à forma de pensar
de Hegel. Mais especificamente, conforme argumenta Beiser, “uma alegação que
demonstrou aprioristicamente a necessidade da contigência resolve ela
mesma o dilema que propõe? [Hegel] mostra
que a particularidade e a diferença surgem por necessidade da autodiferenciação
da vida absoluta. Mas a contingência foge a qualquer explicação simples nesses
termos. Muito embora a metáfora da vida possibilite entender como o universal
se torna particular e como um se torna múltiplo, ela não consegue explicar como
o necessário se torna contingente.”

Colocando em
outros termos, parece que a interpretação de Kreines só evita o “monismo
metafísico” ao custo de suprimir o impacto pertubador que a contingência
introduz no sistema hegeliano, precisamente por Hegel estar consciente
de sua necessidade. É um impacto que causa uma quebra por não poder ser
imediatamente localizado dentro ou fora do sistema.

Este,
poderíamos dizer, é o fio condutor da narrativa de Vladimir Safatle neste
livro, sobre a reconfiguração que Adorno propõe à dialética hegeliana. O

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a



a terra é redonda

Dar corpo ao impossível - 11/11/2019 - 14/15
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

casamento entre Adorno e Hegel se mostra tão poderoso e profundo porque
evidencia como Adorno não tenta “adaptar” ou “atualizar” o pensamento de Hegel,
de modo a fazê-lo se conformar às presunções da filosofia do fim do século XX.
Mas, por outro lado, Adorno também não ignora as tensões criadas pela teoria de
Hegel naquilo que ele chama de “a onipotência do conceito” (die Allmacht des
Begriffs), por exemplo, quando transforma essa toda-potência em uma questão
simplesmente epistemológica. Adorno adentra o pensamento de Hegel tão
completamente que se vê capaz de revelar seu esforço de mediar o subjetivo e o
objetivo, o racional e o contigente, o prático e o teórico.

Por isso, como
Safatle demonstra de maneira convincente, a concepção de dialética hegeliana
que Adorno assim traz à tona não pode ser condenada nos termos propostos por um
pensador antidialético como Gilles Deleuze, que articulou talvez a mais radical
versão de uma crítica a Hegel, com a qual compactuam muitos outros pensadores franceses
dos anos 1960 e 1970.

Deleuze
sustenta que a teoria da contradição de Hegel é sua forma de superar, de
“domar” a diferença. Da maneira como ele coloca, para Hegel, “[…] na
contradição posta, a diferença encontra seu conceito próprio, é determinada
como negatividade, se torna pura, intrínseca, essencial, qualitativa,
sintética, produtora, e não deixa subsistir a indiferença.” Suportar, suscitar
a contradição, é a prova seletiva que “faz” a diferença (entre o
efetivamente-real e o fenômeno passageiro ou contingente).

Adorno, no
entanto, reverte essa alegação – e Safatle concorda com ele nesse aspecto. A
radicalidade da filosofia de Hegel, para Adorno, consiste no fato de que o
“efetivamente real” (o poder atualizado do conceito) está o tempo todo a ponto
de colapsar rumo ao transitório e ao contingente. Então, é impossível deixar de
lado a contingência, como propõe fazer o “monismo epistemológico” de Kreines,
já que o intrinsicamente racional e o contigente não têm como ser mantidos
afastados de maneira completa.

Hegel, no
começo da Ciência da lógica, pode tentar deslizar de “o indeterminado” (das
Unbestimmte) para “a indeterminação” (die Unbestimmtheit), mas, para
Adorno, esse legerdemain conceitual, que dissolve aquilo que é sem nome
e resistente ao pensamento, não convence. Se observarmos bem de perto, diz
Adorno, conseguiremos ver que, na dialética de Hegel, “a assim chamada síntese
é nada além do que a expressão da não identidade da tese e da antítese”.

Ao pacientemente explorar como
Adorno se imerge no pensamento de Hegel, e ao focar na não identidade que é
repetidamente revelada por meio de seu movimento dialético, Vladimir Safatle
demonstra neste livro toda a relevância contemporânea e a radicalidade da
filosofia de Hegel. E ele faz isso com muito mais sucesso do que qualquer outra
tentativa de transformar Hegel em um “naturalista pós-metafísico” ou no
expoente de uma metafísica racionalista orientada epistemologicamente.

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a



a terra é redonda

Dar corpo ao impossível - 11/11/2019 - 15/15
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

*Peter Dews é Professor Emérito de Filosofia da Universidade de Essex.

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a


