
a terra é redonda

Direito à ancestralidade intercultural - 14/11/2025 - 1/3
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

Direito à ancestralidade intercultural

Por MARCELO GUIMARÃES LIMA*

Apresentação do livro recém-lançado de Cleide Aparecida Vitorino

1.

A identidade é uma questão do outro. Ali onde falta a alteridade, falta também o reconhecimento de si como próprio, isto é,
como “alteridade própria”, ou seja, como outro de algum outro. Assim como a consciência se estrutura na relação a um
objeto, a consciência de si se dá na relação com outra consciência de si, como analisou Hegel na Fenomenologia do
espírito.

No processo de conhecimento, observou Hegel, sujeito e objeto, que se perfilam como opostos de início, se transformam ao
fim, se renovam mutuamente, recriam relações num movimento contínuo de reenvios e recomeços, num movimento em
espiral de turnos e retornos nos quais o ponto de partida e os resultados se multiplicam, se renovam e se transformam.

O “eu” filosófico se diferencia por meio do “não-eu”, na fórmula de Fichte, formando um par dialético no qual o positivo e o
negativo se espelham, afirmação e negação se fundamentam como relação, reciprocidade. Como afirmou Hegel, seguindo
Spinoza: toda determinação é uma negação.

Foi por meio de uma concepção dialética abarcando o pensamento e o real,  o entendimento do conflito,  o polemos
heraclitiano, como princípio da realidade, a compreensão da unidade dos contrários no conflito, da contradição como
motor do pensamento e da realidade, que Hegel desenvolveu sua teoria do reconhecimento, a dialética do senhor e do
escravo, nas relações humanas, na história e na sociedade.

Na dialética do senhor e do escravo, Hegel apontava o conflito estrutural na dinâmica das relações sociais da modernidade
expresso como conflito da consciência de si e do outro. A consciência de si existe em relação, como relação com outra
consciência, como processo de mediação essencial do eu pelo outro, como dependência mútua dos sujeitos opostos. O
conhecimento e a afirmação de si passa pelo espelhamento entre o eu e o não-eu, de modo essencial pelo reconhecimento
pelo outro.

A  condição  humana,  individual  e  coletiva,  nas  suas  várias  dimensões,  se  estrutura  sempre  pela  comunidade  do
reconhecimento, pela reciprocidade fundamental inscrita de diversos modos nos códigos e reflexões éticas e morais, e
mesmo nas religiões enquanto disciplinas de conduta entre indivíduos e comunidades, na história humana. Mas, numa
comunidade fraturada, estruturada no domínio, na relação de subordinação entre os homens, o reconhecimento se dá como
conflito do reconhecimento.

2.

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a

https://aterraeredonda.com.br/direito-a-ancestralidade-intercultural/


a terra é redonda

Direito à ancestralidade intercultural - 14/11/2025 - 2/3
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

Na globalização moderna,  sequência e modificação da expansão europeia iniciada no Renascimento,  a  desigualdade
estrutural interna entre as classes sociais se “exterioriza” nas relações de integração subordinada entre centro e periferia,
entre povos, culturas, civilizações diversas, enquanto processo dialético de unificação no e pelo conflito.

Podemos afirmar que a crise geral do processo capitalista global de integração subordinada entre centro e periferias é o
pano de fundo dos novos movimentos e novas concepções ideológicas que, no século XXI, mapeiam a nossa situação
presente na questão das identidades, na política ou políticas do reconhecimento. A esfinge da história contemporânea
parece nos perguntar, sob pena de sermos devorados por novos e antigos enigmas, “quem somos” afinal? Resposta que
engloba, igualmente, quem podemos e queremos ser.

Um, entre vários, dos méritos da presente obra de Cleide Aparecida Vitorino é abordar a questão das identidades, das
chamadas “minorias”, das identidades culturais e ancestrais na sociedade brasileira articulando os pontos de vistas técnico
e histórico-cultural do direito. Ancestralidade quer dizer aqui a questão da pertença a tradições de resistência, tradições
locais, embasadas na geografia e na história, tradições intercontinentais, dos fluxos históricos de populações subjugadas e
transplantadas.

A autora une o exame da história do reconhecimento legal das identidades dos grupos humanos excluídos ou subjugados
no Brasil à investigação do contexto histórico, cultural e social que a legislação tanto revela como “encobre”, por assim
dizer, quando a letra jurídica e o “espírito” do corpo social divergem e a proteção legal, o reconhecimento do direito das
comunidades historicamente subordinadas, a promoção da plena cidadania encontra obstáculos para a sua completa
aplicação na realidade.

Para a autora, a questão do reconhecimento legal contribui para a valorização da pluralidade histórica, cultural e racial na
sociedade  brasileira  hoje.  Resistência  é,  aqui,  o  conceito-chave  para  entendermos  o  significado  da  temática  da
ancestralidade.

Trata-se de seres humanos que recusaram e recusam ativamente, no tempo e no espaço, a sua desumanização, que
persistem como comunidades de apoio mútuo e mútuo reconhecimento, que embasam a consciência do que são nas suas
práticas e valores de apoio mútuo, de promoção comunitária, de resistência cultural, isto é, de preservação e criação (que
se implicam mutuamente, a preservação cultural não é mera reprodução do sempre igual,  mas é sempre recriação,
“rejuvenescimento”, no tempo e pelo tempo) de práticas, ideias, ideais, imagens, de que se valem os grupos humanos para
adaptação aos seus contextos vitais e para refazer estes contextos enquanto realidade humanizada, isto é, realidade de
convivência, de reconhecimento da alteridade dialeticamente inscrita na identidade própria, consciência do outro, que não
é outra que a consciência ecológica que nasce em nosso tempo do cuidado de si como cuidado do outro: uma ecologia
humana da natureza como ecologia social, ecologia da convivência dos grupos humanos diferenciados e conscientemente
unidos nos desafios vitais do nosso tempo.

3.

É próprio do trabalho científico o exame rigoroso das nossas representações cotidianas e, quando necessário, refutar a
nossa “filosofia espontânea” aquela que nasce das representações comuns, das “verdades evidentes” de todos os dias as
quais, ao fim, constituem obstáculos ao livre e metódico exame de crenças estabelecidas e representações incompletas,
errôneas, atreladas aos interesses e expectativas dos indivíduos confinados aos horizontes restritos do contexto imediato.

O trabalho científico requer adesão aos valores da inteligência humana em liberdade. Nele se refletem a vivência desses
valores de liberdade e honradez que permite a união, no caso das chamadas Ciências Humanas (mas não apenas nessas) da
experiência pessoal e do rigor científico. É o caso da nossa autora, brasileira de descendência e pertença afro-indígena,
cuja experiência pessoal de busca de sua ancestralidade norteou a escolha do tema e embasou seu desenvolvimento.

As questões da identidade surgem em nosso tempo, em aspectos importantes, como reflexo da globalização/mundialização

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a



a terra é redonda

Direito à ancestralidade intercultural - 14/11/2025 - 3/3
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

da nossa época histórica, a comunicação, a imigração, o deslocamento de populações ameaçadas por catástrofes humanas
(guerras, epidemias etc.) e naturais, encurtam as distâncias entre grupos humanos e aceleram os tempos de contatos.

Como em todo processo de autorrepresentação nas sociedades, condicionado pelos ventos das urgências cotidianas, essas
questões arriscam sofrer um processo de reificação no qual a indagação das identidades se degrada em identitarismo como
ideologia, isto é, como resposta em curto-circuito a questões superficialmente consideradas, simplificação abusiva, solução
imaginária dos problemas reais e complexos do nosso tempo.

Não é mérito menor do livro de Cleide Aparecida Vitorino ter evitado, com consciência e rigor, as armadilhas ideológicas
da atualidade, os riscos do identitarismo de servir à cooptação pelo status quo das energias da contestação e da resistência
em favor da perpetuação das desigualdades estruturantes da sociedade capitalista em sua fase neoliberal.

É claro para a autora que a luta pelo reconhecimento das identidades e das pertenças não quer dizer simples adaptação a
uma dada realidade, mas é fundamentalmente luta pela transformação das condições histórico-estruturais que reproduzem
as desigualdades e a exploração das coletividades humanas diferenciadas e subordinadas na história e no presente.

*Marcelo Guimarães Lima é artista plástico, pesquisador, escritor e professor.

Referência

Cleide Aparecida Vitorino. Direito à ancestralidade intercultural. São Paulo, M. Amaro – Textos Acadêmicos e Jurídicos,
2025. 320 págs. [https://amzn.to/3K2SLr5]

A Terra é Redonda existe graças aos nossos leitores e apoiadores.
Ajude-nos a manter esta ideia.
C O N T R I B U A

https://amzn.to/3K2SLr5

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a

https://amzn.to/3K2SLr5
https://aterraeredonda.com.br/CONTRIBUA/

