a terra é redonda

Do discurso a praxis

ﬁ -_.“: P T - Plan \I*

Por ELEUTERIO F. S. PRADO*
Quantos discursos, modos de por o lago social entre os participantes de uma dada sociedade, de hoje e de ontem, existem?

Quantos discursos, modos de por o lago social entre os participantes de uma dada sociedade, de hoje e de ontem, existem?
Como se sabe, segundo Jacques Lacan, que pensa numa perspectiva estruturalista e transistérica, eles seriam basicamente
quatro: haveria assim o discurso do mestre, da universidade, do histérico e do psicanalista. Além do discurso adicional do
homo oeconomicus - que ele, ao apreendé-lo apenas na esfera da circulacdo do consumismo contemporaneo, chama de
discurso do capitalista - ndao haveria mais nenhum?

Em todos os casos - e isso é muito importante - o pressuposto tedrico dessa construgcdo como um todo diz que o ser
humano é apenas um homo alienatis. E é assim porque, conforme o formalismo esotérico de Lacan, ele esta posto como um
prisioneiro eterno da estrutura da linguagem que, segundo ele, funciona como um transcendental. Ora, donde advém tal
“ilusdo ideoldgica de uma completa subordinacdo da vida humana a regras formais”? Da “burocratizacao da prdxis”, como
sugere Carlos Nelson Coutinho?[i]

Note-se, em primeiro lugar, que a nocao de lago social é a forma estruturalista de aprender a aparéncia de certas relagoes
sociais. Assim, a relacao de dominagao por comando direto (subsung¢ao material) entre, por exemplo, o senhor e o escravo,
¢é apreendida como um enlace que une, de modo tenso certamente, essas duas personagens por meio do discurso do
mestre. Assim apresentada, passa a funcionar como um esquema que permite apreender as relacées de dominagao por
comando em geral, ou seja, como se ela fosse uma constante estrutural de valor transistdrico.

De modo semelhante, a relagdo social de dominagao ideoldgica (subsuncao intelectual) que une, por exemplo, um lider
autoritario e seus seguidores, é confiscada como um tipo de lago social que Lacan denomina de modo confuso, mas de
propdsito, como é do seu estilo, de discurso da universidade. Tudo se passa, entdo, como se o saber ai gerado estivesse ja
sempre rotinizado no servigo da dominagao. De qualquer modo, também nesse caso, o lago se constitui como um nexo
tenso entre atores sociais posicionados diferenciadamente entre si.

O termo “discurso da universidade”, por isso mesmo, cria enorme dificuldade de entendimento, ja que se trata, na verdade,
do discurso ideoldgico que visa subordinar outros a interesses que lhes sdo estranhos, por meio da introjecao em suas
psiques de modos de ser e de atuar que os alienam na forma de “sujeitos” - ou seja, de sujeitos entre aspas. Assim, aqueles
que foram cooptados consciente e inconscientemente por esse tipo de discurso sdao impulsionados a funcionar socialmente
no interesse de outros, deixando de serem e atuarem para si mesmos. Seria este o papel mais importante da instituicao
universitaria no capitalismo que entrou ja em seu ocaso?

Esses dois discursos tem o seu reverso nos discursos do histérico e do analista. O primeiro expoe a posi¢do do subordinado
especialmente na relacdo de dominagédo por comando direto - mas também na relagdo de subordinacédo psiquica. O
histérico é, em principio, aquele que reclama continuamente, seja com palavras seja com o proprio corpo, com a finalidade

Do discurso a praxis - 06/11/2023 - 1/6
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.


https://aterraeredonda.com.br/do-discurso-a-praxis/
https://aterraeredonda.com.br/o-discurso-do-homo-oeconomicus/
https://aterraeredonda.com.br/a-construcao-do-homo-alienatis/

a terra é redonda

de depor um mestre, um senhor, um chefe. O segundo apresenta a posigdo daquele que estd supostamente do lado do
subordinado, em particular na relagdo de dominagao ideoldgica, buscando sempre decifrar as razées do seu sofrimento.
Mantido aqui o 1éxico lacaniano, seria ele de vero um discurso revolucionario?

Construidos, segundo Lacan, supostamente, na tradigdo que vem de Sigmund Freud, esses discursos expdem, em nivel
altamente abstrato, as acoes mediadas pela linguagem que consistem em governar, educar (doutrinar talvez seja aqui um
termo mais adequado), fazer desejar e psicanalisar. Antes de prosseguir, note-se desde ja que um dos problemas dessa
formulacao é que ela perde a referéncia historica, ainda que tenha um valor descritivo notério, o qual - e isso é bem
importante - pode ser usado de diversos modos bem contraditdrios entre si.

Os lagos sociais descritos por esses quatro discursos péem vinculos externos entre posicoes sociais em que falta
complementaridade, um ajuste mituo, uma boa combinagao. E aqui é preciso ver que Lacan se compromete parcialmente
com a antropologia fundante de Thomas Hobbes segundo a qual “o homem é o lobo do homem”. Como estda empenhado em
se afastar da dialética conceitual que vem de Hegel, ao invés de falar que esses lagos sdo aparéncias de contradigdes
sociais, diz que eles se caracterizam por estabelecer uma disjuncao, da qual diz que se trata de uma nao-relagao (non
rapport). Ora, o que essa concepcao de discurso oculta?

Antonio Quinet, um conceituado médico lacaniano, afirma que “todo lago social é um discurso determinado pelo gozo e
sobre o gozo”. E que “o lago social é uma estrutura discursiva da dominagao do gozo”[ii] - ora, o que ele quer dizer com
isso? Parece indicar que a antropologia lacaniana compreende o ser humano como um ser desejante, que busca
inexoravelmente o gozo, de tal modo que este vem a ser o seu supremo objetivo. E por gozo, uma no¢do complexa e
polissémica, entenda-se grosso modo a sensagao finalizada que promete prazer, mas traz junto dor e sofrimento, e que
tende a ser buscada repetidamente. Ora, o desejo para Lacan nao é produto da necessidade concreta, mas é tomado como
transfinito.

Aqui se discute apenas o discurso do psicanalista, tendo em vista mostrar as suas limitagoes, apresentando, ao mesmo
tempo, um “outro discurso” que, como se procura mostrar adiante, ndo pode ser exposto por meio de tal esquema em sua
forma original, o discurso transformador ou revolucionario. Mesmo porque nao pode ser definido como um discurso
lacaniano, mas como prdxis, agao concreta mediada simbolicamente (numa definicdo minima). Veja-se, primeiro, que a
tipologia lacaniana dos discursos tem uma estrutura geral, assim como uma légica de interacdo e de producdo de
resultados, e ela aparece aqui em sequéncia:

campo do Um campo do Outro
[agente] == [outro]
[verdade] [producio]

Chamado de matema por Lacan - um dandi que sacralizava a linguagem formalizada da matematica -, o esquema
estrutural constitutivo, por suposicdo, do discurso do psicanalista aparece também em sequéncia. Nele se vé que esse
discurso tem um carater critico que pde, de um lado, aquele que analisa o outro e que o faz porque tem um saber
supostamente adequado e, do lado oposto, aquele que se apresenta como “doente”, ou seja, que se encontra limitado por
algum né psiquico que lhe causa sofrimento. Nesse laco social, diferentemente dos demais trés em que o outro
(representado por um $ dito barrado) é tratado como objeto, o outro aqui é tratado, supostamente, como um sujeito; na
verdade - rigorosamente e no maximo - como um “sujeito”.

Do discurso a praxis - 06/11/2023 - 2/6
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.



a terra é redonda

Um:"sujeito” Outro: assujeitado,
psicanalista ——-—-— “sujeito” barrado
objeto a 3
saber associacdo livre
psicanalitico — sintoma

O objeto “a”, segundo a metapsicologia de Lacan, é a “coisa transcendental” em que recai o desejo. Nao expressa,
portanto, o desejo por isto ou aquilo em primeiro lugar. De modo abstrato, representa o objeto perdido, invariavelmente
buscado sem sucesso pelo ser humano em geral, o qual revela (mas isso sera ainda aqui questionado) que o desejo do
bipede sem plumas venha a ser avaro e insaciavel. Ora, o desejo assim pensado se torna, na verdade, um culto da forma
mercadoria sob segredo.

O psicanalista, como agente, pde-se no lugar desse objeto do desejo, do querer abstrato do analisado, constituindo um
discurso cuja especificidade consiste em se esforgar para recentrar o “sujeito” que esta sendo analisado. O que ele detém é
o saber especializado da “ciéncia” da psicanalise e o que ele faz sdo interpretagdes, as quais submete ao seu paciente para
que este possa ter “cliques” (insights) de esclarecimento sobre o seu ser psiquico alienado - sem que ele possa deixar de
ser um alienado. O que ele pode é encarar e se conformar melhor com a sua situagdo de homo alienatis.

O que o sujeito barrado, ou seja, um “sujeito” entre aspas, produz? Ele fala no ambiente analitico (uma sala com pelo
menos um diva ou, talvez, um écran), ndo com um propdsito deliberado, mas por meio da associagao livre, pois é assim que
abre o recondito de sua mente por meio “alertas” que sao sintomas para o analista. A censura interna, que constrange
usualmente aquele que fala em sociedade, estd em parte suspensa, de tal modo que o inconsciente do analisado possa se
revelar por meio de enigmas falados que o analista tenta encontrar o seu sentido existencial. Eis que, no diva, a sociedade
fica supostamente entre parénteses.

A psicandlise chama essa experiéncia de histerizacdo do “sujeito”: ele ndo sabe, mas o diz, acaba dizendo - e aquilo que diz
¢ sobre 0 mais recondito de si mesmo. E ele “fala” pelo siléncio stubito, pelo tropeco da fala, pelo sonho etc. Se a andlise
acerta e desmancha um nod, o “sujeito” vive a experiéncia de um gozo - de uma sensacao que desfaz, supostamente, o né
psiquico. Sera?

A limitacdo principal desse discurso é que forja uma situacdo em que a mudanga possivel estd restringida por uma dada
estrutura psicossocioldgia, em que ndo pode acontecer, portanto, uma verdadeira transformacao: assim, em consequéncia,
o sujeito embalado - e assim visto - por esse saber psicanalitico sai da analise como entrou, ou seja, ainda como um
“sujeito”. Trata-se, portanto, de uma limitacdo metodoldgica: o modo de pensar estruturalista confronta o modo de pensar
dialético, em que as contradigdes se mantém produzindo tensdes, pelo menos por um tempo, mas acabam por engendrar
transformacoes das proprias estruturas, as quais, como bem ou mal se sabe, podem ser construtivas ou destrutivas.

Freud em seu texto classico Andlise termindvel e intermindvel, escrito em 1937, discute as limitagles praticas do esforgo
analitico, com inegavel pessimismo. A psicanalise, como disse, visa “fortalecer o ego, ampliar o seu campo de percepgao,
de modo que possa se apropriar de novas partes do id”. Se ela for bem-sucedida: “onde era o id, ficarad o ego” - completou.
Entretanto, esse esforco - considerou - é contrariado por comorbidade, resisténcia, pela impossibilidade de mudar a vida
pratica do paciente e pela pulsdo de morte (nome que dé ao impulso destrutivo ou agressivo do ser humano natural que
ficou guardado e contido no inconsciente do humano civilizado e que se manifesta na forma de compulsao).

Assim se vé que mesmo a psicandlise classica - que é ainda materialista e nao idealista como a psicandlise lacaniana -
sofre também de uma deficiéncia metodoldgica, ou seja, aquela mesma encontrada nos discursos em que Lacan encerra os
enlaces sociais: tanto uma quanto a outra constrdéi uma antropologia fundante e, assim, torna-se incapaz de compreender o

Do discurso a praxis - 06/11/2023 - 3/6
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.



a terra é redonda

papel da pradxis ontocriativa que transforma a sociedade e, assim também, o préprio ser humano. As relagdes sociais
estruturais, as estruturas de interacdo societaria, as estruturas mentais podem ser modificadas por meio dessa praxis.

Tendo em mente essa consideragao, discorda-se aqui de Slavoj Zizek quando ele afirma peremptoério em seu artigo seminal
sobre Os quatro discursos de Jacques Lacan, que “o discurso do analista da suporte a emergéncia da subjetividade
emancipatoria e revolucionéria (...)".

Julga-se aqui que isso é falso porque ele ignora as limitacdes de toda essa construgdo estruturalista do psicanalista
francés. Ora, ele ainda esta errado - julga-se aqui - quando afirma, no mesmo texto, que o “agente [revoluciondrio] se
dirige ao sujeito [barrado] da posicdo do conhecimento que ocupa o lugar da verdade”. Eis que um sujeito assujeitado ndo
pode conhecer toda a verdade da sociedade atual e, como tal, ndo faz e ndo tenta fazer transformacgao societdria.

E a razdo é simples: o sujeito lacaniano vem ser o homo alienatis, isto é, apenas um “sujeito”, um sujeito assujeitado a um
ponto de fuga que esta nele e fora dele - que vem da sociedade, mas aparece ai como transcendental. Enquanto “sujeito”,
ele permanece alienado a linguagem e ao objeto “a”, suposta causa incessante e impulsionadora de um sempre “mais”, um
“mais” que torna o desejo humano insaciavel; ora, ndo ha movimento transformador ou revolucionario se nao houver
passagem do “sujeito” num sujeito efetivo - ainda que este nao possa se estabelecer de um modo pleno e definitivo.

Veja-se, de passagem, que a ideia de um sujeito plenamente realizado na histéria estd, na verdade, em conflito aberto com
a propria nocao de prdxis. Na verdade, torna-se sujeito é uma luta constante, a qual tem momentos de sucesso e momento
de fracasso.

O discurso revoluciondrio, para dizé-lo ainda na moldura fixa lacaniana, tem que abdicar do objeto transcendental “a”
porque ele representa, em ultima analise, a compulsao do capital instalada na psique. Assim, é preciso que ele seja

“wn

substituido por um objeto representativo genérico, um “objeto concreto”, o qual se representa por um “a” circulado.

“wn

Fazendo essa intervencgao critica no esquema lacaniano, tem-se, na figura em sequéncia, a passagem de “a” em - ou seja,

o n

num “a” rejeitado como tal, porque, dizendo de outro modo, ele é um representante psiquico da insaciabilidade capital.

Na verdade, como ja se procurou mostrar em outro texto (O discurso do homo oeconomicus), o objeto “a” de Lacan é
apenas uma transfiguracao subjetiva do capital que, junto com ele, obedece a ldgica de desenvolvimento infinito que Marx
apresentou de forma cabal em sua obra mais importante. Esta 16gica subsume o individuo social transformando-o no
suporte e personificacdo seja da mercadoria, seja do dinheiro e seja do capital ou dos trés ao mesmo tempo. Como se sabe,
para o critico da economia politica, o sujeito ndo est4 posto no capitalismo, mas apenas pressuposto. E por meio de um
processo politico revolucionario, apenas possivel (mas nédo inevitavel como julga o marxismo vulgar), que o sujeito negado,
mas pressuposto - o proletariado - pode vir a existir, abolindo o capitalismo e instituindo um socialismo que, nos termos
originais de Marx, ndo pode deixar de ser democratico.

Se o discurso do analista é incongruente com a praxis revolucionaria, como esta ultima pode ser pensada num esquema
derivado daquele criado por Lacan, mas que diverge dele radicalmente? Em primeiro lugar é preciso convir que nao se
trata de um discurso formado por significantes livre-flutuantes sobre o “real”, mas de um enlace que emprega a linguagem,
mas que estd imerso na prdxis social constitutivo do ser humano como tal, ou seja, no trabalho de transformacgao do
mundo. A linguagem, assim vista, ndo porta uma estrutura transcendental, mas se forma como um todo em transformacao
nessa prdxis por meio de relagoes sociais historicamente determinadas.

Em segundo lugar, é preciso pensar o sujeito dialeticamente e ndo de um modo fundacional, ou seja, como um principio
primeiro: o sujeito ndo estd posto nas condigdes iniciais, mas ele advém no processo de transformacao porque esta
pressuposto, ou seja, estd na forma de um momento especulativo que é inerente a dialética. Nesse sentido, o resultado nao
fica aquém, mas vai além da dialética do senhor e do escravo que, como se sabe, inspirou Lacan a construir os seus quatro
discursos. Em terceiro lugar, é preciso incluir também, como possibilidade, a transformacéo da sociedade.

Do discurso a praxis - 06/11/2023 - 4/6
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.



a terra é redonda

Ora, como ¢ possivel fazer isso? Para dar uma resposta concreta a esse desafio, considere-se o que esta descrito no
esquema abaixo em que o discurso, que se transformou ja em prdxis, pressupde o modo de producdo capitalista.

U"I!:SH}E!TD posto, ﬂiItF'G:SHjEfIO

revﬂhmiqr.iar o — pressuposto — posto
a— 3 - ———
- : — $S
critica radical do capitalismo acdo
e historia das lutas transformadora

O que diz esse esquema? O sujeito revolucionério, que procura se por na vida como um sujeito efetivo, coloca-se no lugar
do desejo que esta subsumido ao capital na condigao inicial, as formas mercadoria e dinheiro, procurando mostrar que ele
precisa abandonar esse “senhor”, que o domina material e intelectualmente. Para tanto, ele se vale do saber critico posto a
disposigao dos que querem lutar e da historia das lutas por emancipagdo. O seu objetivo principal consiste em contrariar a
alienacdo a que esta submetido o outro para que ele se junte as lutas contra a expropriacdo, a exploracao, a automatizacao
do ser humano etc.

O “sujeito” que pode se por como um sujeito efetivo passa doravante a se orientar por objetivos concretos, tais como, por
exemplo, incitar uma greve por aumento de saldrio, libertar mulheres em relacdo ao patriarcado, eleger representantes
socialistas nas esferas politicas etc. Assim, o outro, que a principio é apenas um “sujeito”, ou seja, um sujeito pressuposto,
transforma-se também em um sujeito posto, isto ¢, num sujeito - ainda que nunca na forma de um sujeito absoluto, pois
tornar-se sujeito é uma luta constante. De qualquer modo, a troca simbdlica é sempre bidirecional - e ndo unidirecional
como nos esquemas lacanianos.

Ao conseguir tais objetivos, o agora sujeito atua - junto com outros, coletivamente, formando classe - como ser
conscientemente ontocriativo; assim, ele obtém uma satisfacdo de felicidade ou até mesmo de plenitude - ainda que fugaz;
eis que a luta continua. Se o homo alienatis sé pode reclamar o gozo (uma mistura de prazer e dor que advém num
processo compulsivo), aquele que se pdoe como sujeito, que luta contra a prdopria alienacdo e as suas causas interiores e
exteriores, pode obter uma satisfagao que vai além do prazer e que nao estéd contaminada por sofrimento. A sua atividade é
concebida conscientemente como prdxis, ou seja, como enfrentamento do que estad posto historicamente e que esta
impedindo a realizacdo da mulher/homem que vive na aparéncia da concreticidade como ser humano e social em processo
de emancipacao.

Finalmente, é preciso declarar que o ultimo esquema apresentado ndo pretende ser - e, de fato, ele ndo é - uma
contribuicao nova para a politica de esquerda, mas apenas um contraponto metodolégico que visa mostrar as fraquezas
implicitas dos “quatro mais um” discurso de Jacques Lacan. O que também néo é novidade.[iii

Os seus esquemas que apresentam tipos de interagoes praticas como discursos sofrem das limitagdes do cientificismo
estruturalista que, se ndo paralisa inteiramente os processos sociais, ndao os concebe como portadores de contradigoes
internas e, portanto, em devir. Ora, somente a dialética de Marx (desenvolvida a partir da dialética de Hegel) apresenta o
concreto como concreto conceitualmente pensado, ndao como algo que meramente se reproduz, mas como um vir a ser,
como perene transformagao, em que o velho persiste, mas o novo aparece ao fim e ao cabo.

E por esse “novo” entenda-se mudancas profundas na vida social com um todo - note-se, no entanto, que outro futuro é
aqui um télos, ndo um destino histérico. Que a prdxis seja pautada, portanto, pelo pessimismo da razéo e pelo otimismo da
vontade - lema que aqui se repete aqui, sem acrescentar qualquer novidade.

Do discurso a praxis - 06/11/2023 - 5/6
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.



a terra e redonda

*Eleutério F. S. Prado ¢é professor titular e sénior do Departamento de Economia da USP. Autor, entre outros livros, de
Da légica da critica da economia politica (Lutas Anticapital).

Notas

[i] Ver Coutinho, Carlos N. O estruturalismo e a miséria da razdo. Sao Paulo: Expressdo Popular, 2010, p. 75.
[ii] Quinet, Antonio. Psicose e laco social: esquizofrenia, paranoia e melancolia. Rio de Janeiro: Zahar, 2009, p. 30.

[iii] Ver Fougeyrollas, Pierre. L’'obscurantisme contemporain: Lacan, Lévy-Strauss, Althusser. Spag-Papirus, 1980.

A Terra é Redonda existe gracas aos nossos leitores e apoiadores.

jude-nos a manter esta ideia.

Do discurso a praxis - 06/11/2023 - 6/6
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.


https://lutasanticapital.com.br/products/pre-venda-da-logica-da-critica-da-economia-politica
https://aterraeredonda.com.br/CONTRIBUA/

