
a terra é redonda

Educar para o dissenso - 01/10/2021 - 1/9
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

Educar para o dissenso

Por MICHEL AIRES DE SOUZA DIAS*

Considerações sobre as análises pedagógicas de Jacques Rancière

Nos anos oitenta, quando estava escrevendo A noite dos proletários, Jacques Rancière descobriu a figura de Joseph Jacotot,
um professor da época da Revolução Francesa, que o levou a refletir sobre os caminhos da emancipação. Aquela época foi
um período áureo para os socialistas, pois eles haviam ganhado as eleições na França. A primeira preocupação desses
socialistas, quando chegaram ao poder, era sobre os rumos que deveria tomar a escola pública. O que se tornou importante
nos debates políticos daquela época era a possibilidade de uma educação emancipada para os menos favorecidos.

A partir desses debates surgiram duas tendências em relação ao ensino. De um lado, o sociologismo progressista, inspirado
em Pierre Bourdieu, defendia métodos e formas de aprendizagem que adaptassem os saberes às crianças das classes
menos  favorecidas.  De  outro  lado,  os  republicanos  acreditavam  que  os  saberes  deveriam  ser  aplicados  de  forma
indiferenciada e que o nivelamento das crianças surgiria naturalmente. O que essas duas concepções tinham em comum
era a crença de que o saber levaria a igualdade. A igualdade era uma meta a ser alcançada. Na contramão desse debate,
Jacotot surgia para Rancière como uma voz dissonante diante desses dois modelos. A igualdade era para o pedagogo
iluminista um pressuposto, o ponto de partida para a emancipação.

Jacotot viveu na França do século XIX, tornou-se conhecido por ter criado o método de emancipação intelectual. Ele foi
aluno na Universidade de Dijon, onde estudou Direito e Matemática, depois se tornou professor desta mesma instituição.
Foi exilado nos países baixos por causa da restauração da Monarquia, onde foi trabalhar na Universidade de Louvain. Foi
nesta mesma universidade que ele passou por uma experiência revolucionária. Ele foi obrigado a dar aulas de francês para
uma turma de alunos que falavam holandês. Ele não sabia falar o holandês, e os alunos não sabiam falar o francês. Com
isso, sugeriu aos estudantes, com a ajuda de um tradutor, que lessem o livro Telêmaco numa versão bilíngue. Para sua
surpresa, os alunos foram capazes de apreender sozinhos o francês e discutir o livro com o professor. Foi a partir dessa
experiência inusitada que ele desenvolveu seu método de emancipação intelectual.

A grande descoberta de Jacotot foi a de que qualquer pessoa pode aprender sozinho, e que o professor pode ensinar
mesmo que não saiba determinado assunto. A partir disso, ele criou um método fundamentado em quatro princípios: o
primeiro, afirma que todos os homens têm igual inteligência; o segundo, que cada homem recebeu de Deus a faculdade de
aprender sozinho; o terceiro, que podemos ensinar o que não sabemos; o quarto, tudo está em tudo. Na avaliação de
Jacotot, o conhecimento não é uma dádiva que somente alguns privilegiados têm direito, todos por meio de sua vontade
podem adquirir, ele é democrático. O desejo de aprender é seu requisito. Por isso, ele denominou seu método de educação
universal.  Segundo Rancière,  “esse método da igualdade era, antes de mais nada, um método da vontade. Podia-se
aprender sozinho, e sem mestre explicador, quando se queria, pela tensão do próprio desejo ou pelas contingências da
situação” (RANCIÈRE, 2002, p. 30).

As ideias de Jacotot levaram Rancière a compreender o que havia de comum entre as duas perspectivas de educação.
Sociólogos e republicanos disputavam para saber quais eram os melhores meios para a escola tornar iguais aqueles que a
sociedade tinha feito desiguais. Para Jacotot, isso seria tomar as coisas pelo avesso. A igualdade não deveria ser pensada
como uma meta que o governo e a sociedade devem alcançar. Estabelecer a igualdade como uma meta a alcançar a partir
da desigualdade é sempre manter uma distância que se reproduz indefinidamente: “Quem estabelece a igualdade como

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a

https://aterraeredonda.com.br/educar-para-o-dissenso/


a terra é redonda

Educar para o dissenso - 01/10/2021 - 2/9
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

objetivo a ser atingido, a partir da situação de desigualdade, de fato a posterga até ao infinito. A igualdade jamais vem
após, como resultado a ser atingido. Ela deve sempre ser colocada antes […]. Instruir pode, portanto, significar duas coisas
absolutamente oposta: confirmar uma incapacidade pelo próprio ato que pretende reduzi-la ou inversamente, forçar uma
capacidade que se ignora ou se denega a se reconhecer e a desenvolver todas as consequências desse reconhecimento. O
primeiro ato chama-se embrutecimento e o segundo, emancipação” (RANCIÈRE, 2002, p. 11).

A diferença fundamental entre o modelo de Jacotot e as concepções propostas pelos sociólogos e republicanos é a de que
esses partem de uma educação tradicional, onde a desigualdade é um pressuposto. Na educação tradicional o professor é o
mestre explicador e o aluno é uma tabula rasa onde o saber deve ser impresso. Para Jacotot, esse modelo que considera o
professor a figura central das aprendizagens leva ao embrutecimento e a estupidez. Isso porque produz no pensamento
daquele que aprende o sentimento de sua própria incapacidade. No fundo, o embrutecimento é a marca do método que faz
alguém falar para concluir que o que diz é inconsistente e que ele jamais o teria sabido, se alguém não lhe houvera
indicado o caminho de demonstrar a si mesmo sua própria insignificância (RANCIÈRE, 2003). Em contraposição a isso,
Jacotot propõe seu método de emancipação intelectual.  Ele parte do pressuposto que todos os alunos são iguais.  A
igualdade não é um objetivo a ser alcançado, mas é o meio para se aprender. Todos possuem uma bagagem cultural e
intelectual antes da educação acontecer formalmente. É a partir desse saber que o mestre deve partir. Ele deve ser apenas
um mediador da aprendizagem, um facilitador. Desse modo, o mestre ignorante não é aquele que ignora o que o aluno
deve aprender, mas que ignora a desigualdade.

O ensino tradicional, fundamentado na figura do mestre explicador, é o tipo de educação que Paulo Freire denominou de
educação bancária. Nessa forma de ensino o que existe é apenas a transferência passiva de conteúdos pelo professor,
considerado um ser onipotente que tudo sabe e o aluno como aquele que tudo ignora. O objetivo do mestre seria depositar
o saber no aluno, tal como o cliente deposita o dinheiro no banco: “Na visão bancária da educação, o saber é uma doação
dos que se julgam sábios aos que julgam nada saber. Doação que se funda numa das manifestações instrumentais da
ideologia da opressão – a absolutização da ignorância, que constitui o que chamamos de alienação da ignorância, segundo
a qual se encontra sempre no outro” (FREIRE, 2005, p. 33).

A grande mudança foi a de que Jacotot inverteu esse processo. O professor não é mais um ser onipotente. Ele perde sua
função como peça central do processo de ensino- aprendizagem. Não existe mais uma relação vertical entre professor e
aluno, mas uma relação horizontal de inteligência para Inteligência.

O método de Joseph Jacotot também se contrapõe a tese dos sociólogos franceses Pierre Bourdieu e Jacques Passeron
(1975),  que consideram a desigualdade como o fundamento de toda a educação. Estes dois pensadores procuraram
demonstrar através de pesquisas empíricas na década de 50, que a escola reproduz os valores, o imaginário, e as condições
sociais dominantes do sistema cultural. A escola reproduz um arbitrário cultural dominante como violência simbólica. Os
estabelecimentos de ensino sempre privilegiaram os mais dotados de capital cultural, beneficiando as crianças das classes
sociais  mais  favorecidas.  Esse capital  se caracteriza por um conjunto de conhecimentos,  competências,  habilidades,
referências  linguísticas  e  modos  de  comportamentos  que  somente  as  crianças  da  classe  burguesa  possuíam.  As
aprendizagens seriam adquiridas  de modo natural  e  espontâneo,  no seio  da família,  através  de brincadeiras,  jogos
educativos, leitura de livros, idas a teatros, museus e exposições artísticas. Essas crianças no percurso escolar seriam mais
bem qualificadas e ocupariam, quando adultas, as posições mais importantes na hierarquia social. Ao contrário, as crianças
das  classes  populares  fracassariam mais  facilmente  no  percurso  escolar,  uma  vez  que  não  possuiriam os  códigos
requeridos pela escola e, quando adultas, ocupariam os empregos subalternos na estrutura social.

O método de Jacotot descontrói a tese sociológica da reprodução de Bourdieu e Passeron, pois não existe mais lugar para a
desigualdade. O saber é concebido como “Ensino Universal”. A aprendizagem é para todos, uma vez que cada homem
nasceu com a mesma inteligência, podendo desenvolvê-la por si mesmo. Não se trata mais de um professor que sujeita o
aluno a sua vontade, se abole a relação de autoridade, de poder e de desigualdade. Agora a relação é de inteligência para
inteligência. É só a partir desse método que as desigualdades se dissolvem e o aluno pode se sentir confiante e livre para
pensar e aprender. Jacotot até mesmo afirmou que um pai de família pobre e ignorante é capaz, se tiver autonomia e
vontade, de fazer a educação de seus filhos sem recorrer a qualquer mestre explicador. E mostrou o meio de se realizar
esse Ensino Universal: aprender qualquer coisa e a isso relacionar todo o resto, segundo o princípio de que todos os
homens têm igual inteligência (RANCIÈRE, 2002).

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a



a terra é redonda

Educar para o dissenso - 01/10/2021 - 3/9
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

O método de Jacotot em sua própria estrutura revela-se crítico da violência simbólica e do racismo epistemológico que
existe no ensino tradicional. É notório nas práticas pedagógicas a depreciação dos saberes afro-ameríndios, asiáticos,
africanos e da cultura popular. O processo de aprendizagem no ensino tradicional tem uma intencionalidade política. São
as práticas pedagógicas que decidem o que se deve ensinar, são elas que decidem o que é estimável ou insignificante, o
que se deve privilegiar ou o que se deve ignorar. Desse modo, não há nenhuma justificativa para o fato de se estudar a
música clássica ao invés do Hip Hop; a história da Europa ao invés da história da África; a literatura do homem branco em
detrimento da literatura do homem negro ou asiático; a pintura clássica ao invés do grafite ou pichação nos grandes
centros urbanos. Na educação tradicional, os conhecimentos transmitidos, os métodos de ensino, os modos de avaliar, tudo
seria organizado em benefício da perpetuação dos interesses de classe. O método de Jacotot, ao contrário, afirma que a
educação é universal, que “tudo está em tudo”, não há conteúdos ou conhecimentos privilegiados. Por esta razão, não se
parte  previamente  de um conjunto  de conteúdos  ou disciplinas  que devem ser  ensinado para  obter  certo  grau de
conhecimento. O importante é o protagonismo do aluno, que deve ser capaz de investigar por si mesmo. Ele deve ser capaz
de descobrir, analisar, refletir, argumentar, debater e constatar por seu próprio espírito inquisidor.

O  modelo  de  Jacotot  se  aproxima  da  concepção  kantiana  (1988)  de  esclarecimento  como  autodeterminação.  O
esclarecimento é à saída do homem de sua menoridade. A menoridade é a incapacidade do homem de se servir do próprio
entendimento sem ajuda de outro indivíduo. Desse modo, autodeterminação e autoconsciência são os traços específicos do
sujeito esclarecido. A emancipação é o “ato de uma inteligência que não obedece senão a ela mesma” (RANCIÉRE, 2002, p.
26). A partir desse pressuposto, o modelo de emancipação intelectual de Jacotot é eminentemente zetético, uma vez que
toma uma atitude intelectualmente indagadora.  Ele propõe desenvolver a proficiência no método de refletir  e fazer
inferências por si mesmo, levando a autonomia de pensamento. A igualdade das inteligências revela a possibilidade de o
homem seguir sua própria razão, ganhando autonomia em relação às lógicas heterônomas. O indivíduo se torna consciente
de suas potencialidades, de sua força, e de sua inteligência para se autodeterminar sem a tutela de outrem. Por meio de
sua vontade ele adquire coragem para superar o medo, a preguiça, e a covardia, saindo de uma situação de tutela gerada
por uma realidade que dissemina a desigualdade como pressuposto das relações sociais.

Ao contrário do método de emancipação intelectual de Jacotot, o modelo do mestre explicador perpetua a menoridade,
perpetua  o  embrutecimento,  uma vez  que  só  “há  embrutecimento  quando uma inteligência  é  subordinada  a  outra
inteligência” (RANCIÉRE, 2002, p. 25). Como Kant (1988) já havia observado, é a preguiça e a covardia que são as
responsáveis pelo homem permanecer em um estado de menoridade. É cômodo ter alguém que pense e resolva os
problemas por nós: “É cômodo ser menor”. O homem que possui como qualidades naturais a faculdade de julgar e a
autonomia da sua vontade deixaria de se valer de sua característica existencial. Ele privar-se-ia do próprio direito natural
da liberdade. É por esta razão que o modelo do mestre explicador naturaliza a desigualdade como uma ficção coletiva que
tenta convencer os indivíduos de que uns são mais dotados de inteligência do que outros. Assim, a ordem social está
submetida à certa normalidade determinada por uma lógica de exclusão que produz uma “paixão pela desigualdade”. Os
indivíduos em sociedade ligam-se uns aos outros pela comparação. Daí surge a necessidade de se pensar sob o signo da
diferença e da exclusão. A esse respeito Rancière afirma: “Em resumo, o móvel que faz girar as massas é o mesmo que
anima os espíritos superiores, o mesmo que faz girar a sociedade sobre si própria, de geração em geração: o sentimento da
desigualdade das inteligências – esse sentimento que, para distinguir os espíritos superiores, os confunde na crença
universal. Ainda hoje, o que permite ao pensador desprezar a inteligência do operário, senão o desprezo do operário pelo
camponês, do camponês por sua mulher, de sua mulher pela esposa do vizinho e, assim, indefinidamente? A desrazão
social encontra sua fórmula resumida no que se poderia chamar de paradoxo dos inferiores superiores: cada um se
submete  àquele  que considera  como seu inferior,  estando submetido à  lei  da  massa pela  própria  pretensão de se
distinguir” (RANCIÈRE, 2002, p. 94-95).

Em oposição a essa lógica da desigualdade, o grande mérito do modelo de Jacotot é a de que ele emancipa para a
igualdade. Ele permite aos sujeitos adquirirem a consciência da superioridade da inteligência e de que todos a possuem e
podem desenvolvê-la. Com esse entendimento, Rancière (2002) afirma que o emancipado fornece não a chave do saber,
mas a consciência daquilo que pode uma inteligência, quando ela se considera igual a qualquer outra e considera qualquer
outra como igual a sua. A emancipação é a consciência dessa igualdade, dessa reciprocidade que, somente ela, permite que
a  inteligência  se  atualize  pela  verificação.  O que  embrutece  o  povo  não  é  a  falta  de  instrução,  mas  a  crença  na
inferioridade  de  sua  inteligência:  “A  igualdade  de  inteligências  não  é  dada  cientificamente  e  também  não  é

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a



a terra é redonda

Educar para o dissenso - 01/10/2021 - 4/9
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

reconhecidamente imposta, ou tão pouco é algo a ser alcançado. Pressupõe a transformação da “normalidade” vigente,
onde todos, igualmente reconhecidos, são capazes de exercer suas realizações. “Normalidade” essa que, para o autor, diz
respeito a um modo de funcionar da sociedade que promove o reconhecimento desigual dos homens, um funcionamento
destituído de razão. Daí o termo ‘paixão pela desigualdade’, no qual a sociedade deixa de funcionar pela racionalidade e
passa a ser submetida pela vontade da lógica da desigualdade” (HIDALGO, ZANATTA, FREITAS, 2015, p. 339).

A consciência de que as inteligências são iguais e de que qualquer um pode desenvolvê-la, permite ao indivíduo uma maior
reflexão e ação sobre o mundo. Ela permite fazer a crítica do que foi naturalizado, da ordem estabelecida. A partir do
método de Jacotot, o indivíduo estaria apto a fazer o uso público de sua razão, uma vez que as duas faculdades que estão
em jogo no ato de aprender são a vontade e a inteligência. São essas duas faculdades que dão a liberdade necessária ao
indivíduo fazer uso de sua razão para confrontar a realidade. Por meio da vontade o desenvolvimento da inteligência se
daria de forma autônoma, sem a tutela de outros. O indivíduo ganharia a capacidade de esclarecer a si mesmo e agir a
partir desse esclarecimento.

Kant (1988) entende sob o nome de uso público da razão a capacidade que qualquer homem, enquanto sábio, faz dela
diante do grande público do mundo letrado. Ele adquire o poder da discussão, do debate, da argumentação. O pensador
alemão exemplifica casos em que o cidadão não pode se recusar a efetuar o pagamento de impostos que sobre ele recaem
ou das ordens do governo que é obrigado a obedecer, mas que, enquanto sábio, tem completa liberdade, e até mesmo o
dever, de dar conhecimento ao público de todas as suas ideias, que são cuidadosamente examinadas e refletidas, sobre o
que há de errado ou injusto nas leis do Estado. Ele também pode desenvolver uma proposta sobre o que considera melhor
e mais justo nas questões públicas.

O uso público da razão tem como princípio o exercício da liberdade. A liberdade está inscrita na natureza humana. Na
teoria kantiana, todo homem apesar de possuir um eu empírico, estando submetido às leis da natureza, possui também um
eu puro, que não está determinado pela causalidade. O homem como ser racional pertence a esse mundo da liberdade. É a
partir dessa liberdade que todos os homens podem participar ativamente de sua sociedade nas questões públicas. Todo
indivíduo ao possuir uma natureza racional, não está obrigado a agir senão conforme a sua vontade própria. É o único que
pode legislar em causa própria, exercendo sua liberdade através de sua autonomia da vontade. É somente pelo exercício da
liberdade que o homem pode lutar contra a opressão, contra a desigualdade, em busca de uma maior igualdade e justiça
social. Nesse sentido, é somente pelo exercício de sua liberdade que ele pode fazer uso público da razão para transformar
a realidade vigente.

O filósofo alemão Habermas (2000), membro da Escola de Frankfurt, aperfeiçoou a perspectiva kantiana de uso público da
razão, ao desenvolver uma nova ideia de razão comunicativa. Ele construiu um conceito de racionalidade fundamentado em
processos intersubjetivos coordenados com a finalidade de alcançar o entendimento. A razão comunicativa surge das
interações sociais espontâneas, mas adquire maior rigor e importância em questões públicas, que se refiram à integração
social, à cidadania e à política. Nesse sentido, em uma situação de discussão, as ações dos agentes não estão orientadas
pelo seu próprio sucesso individual, os atores buscam alcançar seus objetivos individuais respeitando a condição de que
podem harmonizar o seu comportamento, seus objetivos e planos de ação a uma situação comum bem definida. Nesse
sentido, essa forma de racionalidade institui um consenso no qual os participantes superam suas concepções inicialmente
subjetivas e parciais em favor de um acordo racionalmente motivado.

Santos (2014) reconhece na ideia kantiana de uso público da razão os fundamentos de uma razão comunicacional, isto é,
de uma prática da razão concebida como exercício honesto e leal de seres racionais livres, iguais, e responsáveis, que
oferecem uns aos outros as suas perspectivas acerca do mundo num diálogo, que expõe os seus argumentos, apelando à
convicção, mas sem poderem realmente ditar e decidir por si mesmos e absolutamente a verdade dos seus pontos de vista.
É desse modo que emerge e se constitui a comunidade da razão como um espaço aberto de partilha de convicções,
argumentadas e discutidas segundo as regras de uma comunidade político-jurídica legalmente fundada, na qual são
reconhecidos o direito à liberdade e a igualdade dos cidadãos.

A razão comunicativa habermasiana tem afinidades com a pedagogia para a emancipação intelectual de Jacotot e pode
aprimorá-la, pois ambas procuram emancipar os indivíduos e se fundamentam na igualdade, autonomia e liberdade. Tal
como a razão comunicativa, o método do Jacotot emancipa os indivíduos na medida em que incentiva sua autonomia e
liberdade, considerando-os iguais e capazes de refletir, analisar, debater e argumentar sem a tutela de outro. Rancière

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a



a terra é redonda

Educar para o dissenso - 01/10/2021 - 5/9
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

(2002) explica-nos que, por meio do ensino universal, o indivíduo pode fazer tudo o que quiser. Ele ganha a capacidade de
explorar os seus poderes, uma vez que se julga igual a todos os outros, e julga a todos os outros iguais a si. Com isso, a
vontade é essa volta sobre si do ser racional que se conhece como capaz de agir. Essa é a fonte de sua racionalidade, de
sua consciência. Ela é essa estima de si como ser racional em ato que alimenta o movimento da inteligência. O ser racional
é, antes de tudo, um ser que conhece sua potência, que jamais se mente a esse respeito. A partir disso, por meio de sua
vontade e liberdade, ele torna-se proficiente no ato de pensar e expor suas ideias com autonomia. Ele se torna proficiente
no ato de argumentar e discutir. Nesse sentido, ele adquire a capacidade de se levantar contra o que está dado, contra o
que está naturalizado, contra as forças que o subjugam. Ele torna-se capaz de se opor a uma realidade determinada pelo
consenso dos mais fortes, daqueles que estabelecem a realidade como a lógica da exclusão e da desigualdade.

Rancière (2014), em suas obras, faz uma crítica do discurso atualmente dominante que identifica a racionalidade política
ao consenso como princípio da democracia. Ele revela que, em um mundo onde a exclusão e a desigualdade foram
naturalizadas, o consenso determina uma ordem do sensível estruturada de acordo com as diferenças. O consenso sempre
foi e continua sendo a lógica dos dominantes. Ele não corresponde de modo algum a ideia de uma razão comunicativa,
democrática, fundamentada na igualdade e em processos intersubjetivos como pensou Habermas.

A partir disso, ele observou três paradoxos para demonstrar que o consenso nas democracias modernas serve apenas aos
interesses do mercado e dos poderosos. Primeiro, o desenvolvimento das forças produtivas, ao impor a coesão do corpo
social, esvazia o sentido da política como escolha entre soluções alternativas. Sob o termo consenso a democracia é
concebida como o regime puro da necessidade econômica. Segundo, em uma época em que a necessidade objetiva do
desenvolvimento das forças produtivas se impõe como a última palavra em sabedoria política, surge na filosofia e nas
ciências sociais o discurso do retorno do ator racional, do indivíduo que discute. O paradoxo está no fato de que quanto
menos coisas há a se discutir, mais se celebra a ética da discussão como fundamento da política.

Terceiro, enquanto o discurso oficial celebra a vitória da razão consensual, por toda parte temos a experiência da velha
irracionalidade da lei do sangue. Na medida em que se comemora o consenso nacional dos partidos políticos e o advento
dos grandes espaços nacionais, reaparecem as formas mais arcaicas de barbárie: as guerras étnicas, a exclusão, o racismo
e a xenofobia. Na opinião do pensador francês, a grande irracionalidade que vivemos hoje está ligada a essa forma de
razão política fundamentada no consenso dos mais fortes, pois representa o esquecimento do modo de racionalidade
próprio à política. Em um mundo determinado pela forma universal da mercadoria, o consenso se tornou apenas uma
ideologia.

Para Rancière, não existe política quando o que prevalece é uma ordem estabelecida pelos poderosos. A ideia de consenso
nos regimes democráticos é excludente. Por esta razão, este autor propõe uma diferença entre polícia e política. Ele chama
de polícia o sistema legítimo de produção de acordos consensuais que se operam na organização e gestão de poderes,
possibilitando a coesão e o consentimento das coletividades, a organização e gestão das populações, e a distribuição dos
lugares e das funções neste sistema de legitimidade. A esta se opõe a esfera do político, que se processa por meio do
dissenso, opondo-se a ordem policial.

Para Rancière, o dissenso não é um conflito de ideias, não é um conflito entre esquerda e direita ou a oposição entre o
governo e as pessoas que o contestam, mas um conflito sobre a configuração do mundo sensível. É um conflito estruturado
em torno de quem tem o direito a palavra; daqueles que podem fazer parte da ordem do discurso e aqueles que estão
excluídos dessa ordem; de quem deve ter visibilidade e dos que são invisíveis; dos que possuem propriedades e aqueles
que são despossuídos de qualquer propriedade; dos que possuem títulos e dos que não os possuem, da distribuição de
lugares e ocupações em um espaço comum e aqueles que estão excluídos desse espaço.

Como avalia Pallamin (2012), a política, colocada nestes termos, perturba a ordem dada e a malha de desigualdades sociais
na qual se assenta. Ela opera através da enunciação e colocação em prática de um discurso igualitário que coloca em
questão as subordinações e identidades estabelecidas. Enquanto a lógica do político é pautada pela igualdade de qualquer
um a qualquer um, a lógica social é estruturada em desigualdades e hierarquias.

Apesar  de a  ordem policial  ser  distinta  do processo político,  este  só  pode existir  e  se  manifestar  contra  a  ordem
estabelecida que impõe um universo sensível delimitado e compartilhado. Este universo compartilhado Rancière (2009)
define como partilha do sensível. A partilha do sensível é um sistema de evidências sensíveis que revela, ao mesmo tempo,
a participação em um conjunto comum e recortes que nele definem lugares e partes exclusivas. Essa divisão é sempre

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a



a terra é redonda

Educar para o dissenso - 01/10/2021 - 6/9
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

conturbada e tem por objetivo organizar o sensível, mostrando quem pode tomar parte no comum em função daquilo que
faz.

Segundo Machado (2013), a partilha do sensível nos remete à constituição das identidades que dela fazem parte. O
trabalho da política consistirá em questionar a conta das partes desse sistema em um processo que Rancière entende por
“subjetivação política”. Subjetivação política é um processo de desidentificação ou de desclassificação que interpela a
ordem policial em um determinado campo sensível. Com isso, permite questionar não apenas a conta de cada parte em um
sistema partilhado, mas o próprio processo de contar as partes, separando-as hierarquicamente. A política surge, portanto,
porque aqueles que não têm direito de ser contados como seres falantes conseguem ser contados, e instituem uma
comunidade pelo fato de se colocarem em comum o dano que nada mais é que o próprio enfrentamento, a contradição de
dois mundos alojados num só: o mundo em que estão e aquele em que não estão. (RANCIÈRE, 1996). Como aponta
Pallamin, “a ideia de emancipação refere-se à afirmação do princípio de igualdade como estando na origem da esfera do
político” (PALLAMIN, 2012, p. 64).

Para Rancière (1996), a sociedade seria justa se houvesse o equilíbrio entre lucros e perdas, onde as parcelas do comum e
os títulos para obter essas parcelas fossem distribuídos de forma igualitária. Mas, a sociedade capitalista é estruturada
justamente para que não haja esse equilíbrio. A classe burguesa detém a riqueza, os títulos, as propriedades, e possuem as
maiores parcelas do comum.

Por  sua  vez,  o  povo  nada  mais  é  do  que  uma massa  indiferenciada  que  não  possui  nem riqueza,  nem títulos  ou
propriedades. Ele não possui nada que pudesse garantir uma maior participação na distribuição dos lugares, das funções e
dos títulos. O povo constitui aquilo que Rancière denomina de “sem-parcela”. Em consequência disso, a massa dos homens
sem parcela ou propriedades identifica-se à comunidade em nome do dano que não cessam de lhe causar aqueles cujas
qualidades ou propriedade têm por efeito natural relançá-la na inexistência daqueles que não tomam parte em nada
(RANCIÉRE, 1996).

A política começa justamente onde se para de equilibrar lucros e perdas (RANCIÉRE, 1996). É por isso que a política não é
um conflito entre partidos ou posições ideológicas, mas um conflito sobre a divisão mesmo do núcleo do mundo sensível. É
um modo de ser de uma comunidade que se opõe a outro modo de ser, é um recorte do mundo sensível que se opõe a outro
recorte do mundo sensível (RANCIÉRE, 2002). Dessa forma, há na base do pensamento político de Rancière a crença de
que o dissenso promove uma forma de resistência expressa em um processo de subjetivação política que começa com o
questionamento do que significa “falar” e ser interlocutor em um mundo comum, tendo o poder de definir e redefinir aquilo
que é considerado o comum de uma comunidade (MARQUES, 2011, p. 26).

O que procuramos mostrar até aqui, é que se torna premente em nossa época pensar uma educação que subverta a ordem
do consenso e que possa preparar os menos favorecidos para o dissenso.  O Ensino Universal  proposto por Jacotot
desenvolve no indivíduo a capacidade de refletir e questionar por meio de sua vontade e autonomia. É a partir do
esclarecimento de si mesmo que ele ganha a capacidade de fazer uso da palavra, desenvolvendo a proficiência para
argumentar e expor suas ideias, podendo através de sua liberdade fazer uso público de sua razão. É somente a partir de
sua liberdade que ele se torna capaz da ação. Era dessa forma que acontecia na cidade-estado grega. Os indivíduos
exerciam sua liberdade nas  questões  políticas  e  todos  os  cidadãos  eram considerados  iguais  perante  a  assembleia
(Isegoria). O princípio da igualdade garantia o direito de manifestação e a liberdade de falar sobre as questões da polis.

O que está no centro de O Mestre Ignorante, e que Rancière toma de Joseph Jacotot, é a ideia fundamental de que a
igualdade não é um objetivo, mas um ponto de partida a verificar, o que quer dizer que se deve agir na pressuposição de
que falamos a iguais, de que agimos com iguais. Ele também desenvolveu essa mesma ideia na esfera da política, dizendo
que existe democracia contanto que haja o reconhecimento de uma capacidade de pensar que pertence a todos, e que se
opõe a toda capacidade de pensamento que seja especializada (RANCIÈRE, 2014 b).

Por esta perspectiva, não há nada que impeça o trabalhador comum, a dona de casa ou os mais pobres de participarem
ativamente das questões políticas: “Sob esse aspecto, os pobres, os trabalhadores e as mulheres, por exemplo, podem
deliberar sobre questões administrativas, revelando que não é necessário ser especialista para exercer o poder. E eles
podem fazer isso, segundo Rancière, desde que não restrinjam suas demandas a necessidades particulares, mas que as
traduzam e as aproximem de demandas coletivas. É esse movimento de tradução que Rancière associa à igualdade e a uma
desidentificação que posiciona os sujeitos em um movimento de constante conexão e desconexão com os “nomes” que os

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a



a terra é redonda

Educar para o dissenso - 01/10/2021 - 7/9
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

caracterizam e que caracterizam suas lutas” (LELO & MARQUES, 2014, p. 351).

O método de Jacotot prepara para essa consciência de que todos são iguais e que, por esta razão, em uma sociedade
democrática, todos têm o direito de participar das questões políticas. A consciência dessa igualdade os leva a descoberta
de que ninguém       possui título para governar. O poder não pertence ao nascimento ou à sabedoria, à riqueza ou à
antiguidade. Não pertence a ninguém. Nenhuma propriedade específica distingue aqueles que têm vocação ou não têm
vocação para governar. O único fundamento da autoridade política é a contingência (RANCIÈRE, 2014, p. 3). Por esta
razão, os mais pobres a partir dessa consciência podem fazer uso público de sua razão para confrontar e perturbar a
ordem consensual de funcionamento do Estado.

Para finalizar nosso raciocínio, procuramos esclarecer que as ideias de Jacotot de uma educação para a emancipação
intelectual adquirem uma enorme importância para o atual contexto educacional brasileiro. Desde a década de noventa
tivemos a experiência de um extremo conservadorismo intensificado pela subida ao poder de governos neoliberais, como
Collor, Itamar e Fernando Henrique. Desde aquela época, a educação se tornou um negócio lucrativo e voltou-se as novas
demandas do mercado de trabalho. A derrocada do modo de produção fordista em todo o mundo possibilitou uma nova
organização do trabalho: o advento do modo de produção flexível. Essa nova forma de produção associa uso intensivo da
tecnologia,  terceirização  e  flexibilidade  na  produção.  A  partir  disso,  os  usos  da  automação,  da  informática,  da
microeletrônica e da inteligência artificial se intensificaram como exigência dessa nova mudança no mundo do trabalho.

A partir dessa nova forma de acumulação do capital, houve uma grande mudança na educação, que passou a obedecer aos
interesses do mundo industrial capitalista. A esse respeito, Fogaça (2001) afirma que seria necessário priorizar reformas
nos sistemas educacionais dos países industrializados ou em processo de industrialização, de forma a preparar melhor seus
recursos humanos para essa nova etapa da produção capitalista, na qual a escola cumpriria um papel fundamental na
qualificação profissional básica de todos os segmentos da hierarquia ocupacional. Nesse sentido, essa nova mão de obra
deveria ter uma alta formação técnica, com múltiplas habilidades e competências.

Com a extrema valorização da especialização técnica, a cultura espiritual e a educação humanista foram relegadas ao
segundo plano. Com isso, o homem tornou-se apenas um apêndice da máquina e passou a ser formado como máquina para
aumentar a sua eficiência. Para a reprodução dessa sociedade não é mais necessário a formação intelectual e cultural, mas
aquela que dê conta da racionalidade técnica, que é o pensamento que coordena os meios com os fins.

O abalo da formação humanista teve como consequência uma maior alienação do indivíduo, que se tornou incapaz de
refletir sobre sua condição histórica e social. Quando a instrução técnica se separa da formação humana, o pensamento do
homem é reduzido ao mundo concreto das coisas, servindo apenas como cálculo, desempenho e eficiência para se adaptar
de forma cada vez melhor aos padrões e modos de comportamento socialmente exigidos. Com uma mente reificada e
desprovidos de uma formação humana plena, sua interioridade é preenchida com os entretenimentos, os valores e a visão
de mundo impostas pelos meios de comunicação de massa. A esse respeito Matos afirma: “O vazio deixado pela falência da
educação humanista a que buscava formas a “excelência dos talentos e habilidade” – vem a ser preenchido pelos valores da
mídia e do mercado. A educação de massa não visa a formar o espírito, ao contrário, adapta o indivíduo aos valores
empresariais do lucro, da competição e do sucesso, por um lado, as vicissitudes do mercado, de outro. A competição talvez
possa melhorar as mercadorias, mas “necessariamente piora os homens”. Desaparecem os valores ligados ao indivíduo
convertido ora em empresário ou consumidor” (MATOS, 2001, p. 144).

A deterioração da educação humanista torna urgente nos estabelecimentos uma maior preocupação com a formação
cultural dos indivíduos. A ideia de um ensino universal, fundamentado na autonomia intelectual de Joseph Jacotot, é um
grande estimulo para uma formação espiritual mais abrangente, uma vez que prepara os indivíduos para o esclarecimento,
no sentido kantiano da palavra. Assim, a autonomia do pensamento deve surgir quando os indivíduos forem capazes de
compreender sua própria experiência e avaliar seu destino e posição social na grande ordem do todo. É necessário que eles
compreendam as mediações e as forças que se processam entre suas vidas e a sociedade.

Os indivíduos só podem entender suas dificuldades, seus dramas e sofrimentos, compreendendo as forças históricas e as
relações de poder que os determinam. Nesse sentido, como afirma Paulo Freire (2005), a educação autêntica não se faz de
A para B ou de A sobre B, mas de A com B, mediatizados pelo mundo. Mundo que impressiona e desafia a uns e a outros,
originando  visões  ou  pontos  de  vista  sobre  ele.  Visões  impregnadas  de  anseios,  de  dúvidas,  de  esperanças  ou
desesperanças que contem temas significativos, à base dos quais se constituirá o conteúdo programático da educação.

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a



a terra é redonda

Educar para o dissenso - 01/10/2021 - 8/9
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

Assim,  o  humanismo consiste  em permitir  a  tomada de  consciência  de  nossa  plena humanidade,  como condição  e
obrigação, como situação e projeto.

A educação para a autonomia tem um papel fundamental para o pensamento crítico. Cabe a ela o esclarecimento sobre as
formas de domínio social prevalecentes e sobre as forças históricas que poderiam transformar a sociedade em uma
verdadeira universalidade. É por meio de uma educação emancipado que os indivíduos devem ser legitimados por uma
consciência autônoma, sendo capazes de julgar a sociedade contemporânea, sendo preparados para o dissenso.

O indivíduo que se educa a si mesmo amplia sua visão de mundo, aumenta sua percepção, alarga sua linguagem podendo
desafiar o que está dado e constituído. Apesar de serem sujeitos singulares com necessidades e interesses particulares, a
partir de sua autonomia e liberdade, eles podem transcender a mera subjetividade. Com isso, poderiam desenvolver novos
valores morais, estéticos e intelectuais que permitiriam construir uma sociedade mais justa e igualitária.

*Michel Aires de Souza Dias é doutor em educação pela USP.

Referências

BOURDIEU, Pierre e PASSERON, Jean-Claude. A Reprodução: Elementos para uma teoria do sistema de ensino. Rio de
Janeiro: Francisco Alves, 1975.

HIDALGO,  Kênia  Ribeiro  da  Silva;  ZANNATA Beatriz  Aparecida;  FREITAS Raquel  Aparecida  Marra  da  Madeira.  A
pedagogia da explicação, a pedagogia da emancipação intelectual e o princípio da liberdade. Praxis Educacional, Vitória da
C o n q u i s t a ,  V . 1 1 ,  N . 2 0 ,           p .  3 3 3 - 3 4 8 ,  s e t - d e z .  2 0 1 5 .  D i s p o n í v e l  e m
<http: / /periodicos.uesb.br/ index.php/praxis /art ic le/v iewFi le/5287/5068>

FOGAÇA, Azuete. Educação e qualificação profissional nos anos 90: o discurso e o fato. In: OLIVEIRA, Dalila Andrade;
DUARTE, Maria R. T. (Org.). Política e trabalho na escola: administração dos sistemas públicos de educação básica. Belo
Horizonte: Autêntica, 2001. p. 55-68.

FREIRE, Paulo. Pedagogia do oprimido. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 2005

HABERMAS, Jürgen. O discurso filosófico da modernidade: doze lições. São Paulo: Martins Fontes, 2000.

KANT, Immanuel. A paz perpétua e outros opúsculos. Trad. Floriano de Souza Fernandes, Petrópolis: Vozes, 1988.

MACHADO,  Frederico  Viana.  (2013).  Subjetivação  Política  e  Identidade:  contribuições  de  Jacques  Rancière  para  a
psicologia política. Psicologia Política,  V.13, N.27, PP 261- 280,       Ago.    2013.   Disponível      em       <
http://pepsic.bvsalud.org/pdf/rpp/v13n27/v13n27a05.pdf>

MARQUES, Ângela Cristina Salgueiro; LELO, Thales. Democracia e pós-democracia no pensamento político de Jacques
Rancière a partir das noções de igualdade, ética e dissenso. Revista Brasileira de Ciência Política, nº15. Brasília, setembro
– dezembro de 2014, pp. 349-374. Disponível em < http://www.scielo.br/pdf/rbcpol/n15/0103-3352- rbcpol-15-00349.pdf>

MARQUES, Ângela Cristina Salgueiro. Comunicação, estética e política: a partilha do sensível promovida pelo dissenso,
pela  resistência  e  pela  comunidade.  Revista  Galáxia,  São  Paulo,  n.  22,p.  25-39,  dez.  2011.  Disponível  em
<https://revistas.pucsp.br/index.php/galaxia/article/view/7047>

MATOS, Olgária Chain Feres. Theodor Adorno, o filósofo do presente. Psicologia & Sociedade, v.13 nº.2, Jul/Dez. 2001,
p.142-146.

PALLAMIN, Vera. Cidade e Cultura: conflito urbano e a ética do reconhecimento. Revista Rua, Campinas, Número 18, V. 2,
Nov. 2012. Disponível em <https://periodicos.sbu.unicamp.br/ojs/index.php/rua/article/view/863828>

RANCIÈRE, Jacques. O dissenso. Tradução de Paulo Neves. In: NOVAES, Adauto (Org). A crise da razão. São Paulo:
Companhia das Letras, 2014

RANCIÈRE. Jacques Rancière fala à Folha sobre democracia. Entrevista concedida a Úrsula Passos. Folha de São Paulo, 26
Out.  2014b.  Disponível  em < http://www1.folha.uol.com.br/ilustrissima/2014/10/1537265-jacques-ranciere-fala-a-  folha-
sobre-democracia.shtml>.

RANCIÈRE. A partilha do sensível: estética e política. Trad. Mônica Costa Neto. São Paulo: editora 34, 2009.

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a



a terra é redonda

Educar para o dissenso - 01/10/2021 - 9/9
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

RANCIÈRE. A Atualidade de O mestre ignorante. Entrevista concedida a Patrice Vermeren; Laurence Cornu; Andrea
Benvenuto. Trad. Lilian do Vale. Educação & Sociedade. Campinas, vol.24, n.82, 185-202, abril 2003.

RANCIÈRE. O mestre ignorante: cinco lições sobre a emancipação intelectual.  Trad. Lílian do Valle. Belo Horizonte:
Autêntica, 2002.

RANCIÈRE. O desentendimento: política e filosofia. Trad. Ângela Leite Lopes. São Paulo: Editora 34, 1996.

SANTOS, Leonel Ribeiro dos. “Uso polêmico da Razão”, ou “Paz perpétua em Filosofia”? Sobre o pensamento antinômico e
o princípio do antagonismo em Kant. Trans/Form/Ação, Marília, v. 37, p. 93-116, 2014. Edição Especial. Disponível em
<http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0101-31732014000400093>

 

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a


