
a terra é redonda

Estética: a peculiaridade do estético - 22/01/2024 - 1/12
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

Estética: a peculiaridade do estético

Por GYÖRGY LUKÁCS*

Trechos do Prefácio do autor ao livro recém-traduzido

O livro aqui entregue ao público é a primeira parte de uma estética que tem por tema central a fundamentação filosófica
do tipo de pôr estético, a dedução da categoria específica da estética e a sua delimitação em relação a outros campos. Na
medida em que as exposições se concentram nesse complexo de problemas e só abordam problemas concretos da estética
quando isso é imprescindível para o esclarecimento dessas questões, esta parte forma um todo acabado e compreensível
também sem as partes subsequentes.

É imprescindível deixar claro o lugar que o comportamento estético ocupa na totalidade das atividades humanas e das
reações humanas ao mundo exterior,  assim como a relação entre as formações estéticas daí  resultantes,  entre sua
estruturação categorial (forma estrutural etc.) e outros modos de reação à realidade objetiva. A observação imparcial
dessas relações resulta, grosso modo, no seguinte quadro: a dimensão primária é o comportamento do homem na vida
cotidiana, um campo que, apesar de sua importância central para a compreensão dos modos superiores e mais complexos
de reação, em grande parte não foi ainda investigado.

Sem querer antecipar aqui pontos que foram expostos detalhadamente no curso da própria obra, devemos mencionar, com
toda a brevidade possível, as ideias básicas de sua estrutura. O comportamento cotidiano do homem é simultaneamente
começo e fim de toda atividade humana, isto é, quando se imagina o cotidiano como um grande rio, pode-se dizer que, nas
formas superiores de recepção e reprodução da realidade, ciência e arte ramificam-se a partir dele, diferenciam-se e
constituem-se de acordo com suas finalidades específicas, alcançam sua forma pura nessa peculiaridade – que emerge das
necessidades da vida social para então, por consequência de seus efeitos, de suas incidências sobre a vida dos homens,
voltar a desembocar no rio da vida cotidiana.

Portanto, esse rio é constantemente enriquecido com os resultados mais elevados do espírito humano, assimilando-os a
suas necessidades práticas cotidianas, e daí voltam a surgir, em forma de questões e demandas, novas ramificações das
formas de objetivação superiores.  Desse modo, é preciso examinar detidamente as complexas inter-relações entre a
consumação imanente  das  obras  na  ciência  e  na  arte  e  as  necessidades  sociais  que  despertam ou ocasionam seu
surgimento.  É  dessa  dinâmica  da  gênese,  do  desdobramento,  da  legalidade  própria,  do  enraizamento  na  vida  da
humanidade que se podem derivar as categorias e estruturas particulares das reações científicas e artísticas do homem à
realidade.

As análises feitas nesta obra estão direcionadas naturalmente para o conhecimento da peculiaridade do estético. Como,
porém, os homens vivem em uma realidade unitária e se inter-relacionam com ela, a essência do estético só pode ser
apreendida, ainda que apenas de modo aproximado, na constante comparação com outros tipos de reação. Nesse caso, a
relação com a ciência é a mais importante; contudo é imprescindível investigar também a relação com a ética e a religião.
Até  os  problemas  psicológicos  que  afloram  aqui  resultam  necessariamente  de  questionamentos  direcionados  à

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a

https://aterraeredonda.com.br/estetica-a-peculiaridade-do-estetico/


a terra é redonda

Estética: a peculiaridade do estético - 22/01/2024 - 2/12
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

especificidade do pôr estético.

Obviamente  nenhuma estética  pode  deter-se  nesse  estágio.  Kant  ainda  pôde  contentar-se  em responder  à  questão
metodológica geral sobre a pretensão de validade dos juízos estéticos. Abstraindo-se do fato de que essa questão, a nosso
ver, não é primária, mas extremamente derivada do ponto de vista da estrutura da estética, desde que apareceu a
“estética” hegeliana nenhum filósofo que leve a sério a aclaração da essência do estético pode continuar a se contentar
com uma moldura tão estreita e uma formulação do problema tão unilateralmente orientada na teoria do conhecimento.

No texto a seguir, falaremos muito dos aspectos questionáveis da “estética” hegeliana, tanto em sua fundamentação
quanto nas exposições específicas; no entanto, o universalismo filosófico de sua concepção e o modo histórico-sistemático
de sua síntese permanecem sempre exemplares para o projeto de toda estética. Somente as três partes de nossa estética
em seu conjunto conseguirão realizar uma aproximação – apenas parcial – desse elevado modelo, pois, abstraindo-se
inteiramente do saber e do talento de quem hoje empreende tal tentativa, é muito mais difícil na época atual do que o foi
na época de Hegel pôr em prática os parâmetros de abrangência total estabelecidos pela “estética” hegeliana. Assim, a
teoria das artes – igualmente de cunho histórico-sistemático –, também tratada extensamente por Hegel, ainda se encontra
fora do âmbito circunscrito pelo plano global de nossa obra.

“Quem cultivar a ilusão de reproduzir a realidade
em  pensamento  com  o  auxílio  de  uma  mera
interpretação de Marx e, desse modo, reproduzir
simultaneamente  a  apreensão  marxiana  da
realidade forçosamente falhará nas duas coisas

Na primeira parte, problemas como conteúdo e forma, visão de mundo e conformação [Formbildung], técnica e forma etc.
aparecerão de modo extremamente genérico, apenas como questões no horizonte; filosoficamente, sua verdadeira essência
concreta somente poderá vir à tona no decorrer de uma análise detida da estrutura da obra. O mesmo se dá com os
problemas referentes ao comportamento criativo e receptivo.

A primeira parte só consegue avançar até o seu delineamento geral, retratando de certo modo o respectivo “lugar”
metodológico  de  sua  possibilidade  de  determinação.  As  relações  reais  entre  cotidiano,  de  um  lado,  e,  de  outro,
comportamento científico, ético etc. e produção e reprodução estéticas, o modo categorial essencial de suas proporções,
interações, influências recíprocas etc. exigem análises voltadas para a dimensão mais concreta possível, fundamentalmente
impossíveis no quadro de uma primeira parte centrada na fundamentação filosófica.

Como  o  leitor  pode  ver,  a  estruturação  destas  investigações  estéticas  diverge  consideravelmente  das  construções
habituais. Isso, contudo, de modo nenhum significa que elas possam reivindicar originalidade quanto ao método. Pelo
contrário: elas não passam da aplicação mais precisa possível do marxismo aos problemas da estética. Para que um
empreendimento como esse não seja entendido de antemão de modo equivocado, é preciso aclarar, ainda que em poucas
palavras, a situação dessa estética e a sua relação com o marxismo. Quando, há mais ou menos trinta anos, escrevi minha

primeira contribuição à estética do marxismo,[i] defendi a tese de que o marxismo tem uma estética própria e, ao fazer isso,
deparei-me com diversas resistências. A razão disso foi o marxismo anterior a Lênin ter-se restringido – inclusive em seus
melhores representantes, por exemplo, Plekhánov ou Mehring – quase exclusivamente aos problemas do materialismo

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a



a terra é redonda

Estética: a peculiaridade do estético - 22/01/2024 - 3/12
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

histórico.[ii][iii]

Foi só a partir de Lênin que o materialismo dialético voltou a ser o centro dos interesses. Essa é a razão pela qual Mehring,
que baseou sua estética na Crítica da faculdade do juízo, conseguiu ver as divergências entre Marx-Engels e Lassalle
apenas como confrontos de juízos subjetivos a respeito do gosto estético. Essa controvérsia, de fato, há muito já está
resolvida. Desde o brilhante estudo de Mikhail Lifschitz sobre o desenvolvimento das noções estéticas de Marx, desde a
cuidadosa coleta e sistematização dos enunciados dispersos de Marx, Engels e Lênin sobre questões estéticas, não pode

haver mais dúvidas quanto ao nexo e à coerência desses raciocínios.[iv]

Evidenciar e comprovar esse nexo sistemático, porém, nem de longe soluciona a questão de uma estética do marxismo,
pois, se nos ditos coligidos e sistematizados dos clássicos do marxismo já estivesse contida uma estética ou, pelo menos,
seu esqueleto perfeito, bastaria adicionar um bom texto de articulação e a estética marxista estaria pronta diante de nós.
Mas a situação não é essa! Como evidenciam múltiplas experiências, nem mesmo fazer uma aplicação monográfica direta
desse  material  a  todas  as  questões  individuais  da  estética  é  trazer  contribuições  cientificamente  decisivas  para  a
estruturação do conjunto.

Temos, portanto, a situação paradoxal de que existe e ao mesmo tempo não existe uma estética marxista, que ela tem de
ser conquistada e até criada por meio de pesquisas autônomas e que o resultado apenas expõe e fixa conceitualmente
alguma coisa que existe conforme a ideia. Entretanto, o paradoxo se resolve por si só quando todo o problema é analisado
à luz do método da dialética materialista, pois o sentido antiquíssimo da palavra “método”, indissoluvelmente ligado ao
caminho que leva ao conhecimento, implica necessariamente a ideia de que, para chegar a determinados resultados, é
preciso trilhar determinados caminhos. A direção desses caminhos está contida de modo inequivocamente evidente na
totalidade da imagem de mundo projetada pelos clássicos do marxismo, em especial na medida em que os resultados
obtidos são claros para nós como pontos finais de tais caminhos.

Portanto, mesmo que isso não seja visível à primeira vista nem diretamente, o método do materialismo dialético traçou de
maneira prévia e clara quais são esses caminhos e como eles devem ser trilhados para se conceituar a realidade objetiva
em sua verdadeira objetividade e investigar a fundo a essência de cada campo específico de acordo com sua verdade. Só se
esse método, esse norteamento de caminhos, for cumprido e sustentado com autonomia por uma pesquisa própria haverá a
possibilidade de se encontrar o que se busca, de estruturar corretamente a estética marxista ou, pelo menos, de aproximar-
se de sua verdadeira essência.

Quem cultivar a ilusão de reproduzir a realidade em pensamento com o auxílio de uma mera interpretação de Marx e,
desse modo,  reproduzir  simultaneamente a  apreensão marxiana da realidade forçosamente falhará nas duas coisas.
Somente uma análise imparcial da realidade e sua elaboração por meio do método descoberto por Marx pode lograr
fidelidade à realidade e, ao mesmo tempo, ao marxismo. Nesse sentido, este trabalho é, em todas as suas partes e em seu
conjunto, resultado de pesquisa independente, mas, ainda assim, não reivindica originalidade, pois deve todos os meios de
se acercar da verdade, todo o seu método, ao estudo do conjunto da obra transmitida a nós pelos clássicos do marxismo.

Mas fidelidade ao marxismo significa também o reconhecimento das grandes tradições que até hoje procuraram dar conta
da realidade. No período stalinista, enfatizou-se exclusivamente, em especial Zhdanov, aquilo que separa o marxismo das
grandes tradições do pensamento humano. Se, nesse caso, tivesse sido enfatizado apenas o qualitativamente novo no
marxismo, a saber, o salto que separa sua dialética da dos seus precursores mais desenvolvidos, por exemplo, Aristóteles
ou Hegel, isso poderia ser relativamente justificado. Uma posição como essa até poderia ser avaliada como necessária e
proveitosa, se não ressaltasse de modo unilateral, isolante e, por isso, metafísico – de modo profundamente não dialético –
o radicalmente novo no marxismo, se não negligenciasse o fator da continuidade no desenvolvimento do pensamento
humano. Porém, a realidade – e, por isso mesmo, também seu reflexo e sua reprodução no pensamento – constitui uma
unidade dialética de continuidade e descontinuidade, de tradição e revolução, de transições gradativas e de saltos.

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a



a terra é redonda

Estética: a peculiaridade do estético - 22/01/2024 - 4/12
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

O próprio socialismo científico é algo completamente novo na história e, no entanto, constitui a realização plena de um
vívido anseio milenar da humanidade, o cumprimento daquilo que foi almejado profundamente pelos melhores espíritos. O
mesmo ocorre com a apreensão conceitual do mundo pelos clássicos do marxismo. A profunda verdade do marxismo, que
nenhum ataque ou silenciamento são capazes de abalar, apoia-se principalmente no fato de que, com sua ajuda, os fatos
fundamentais da realidade, da vida humana, antes ocultos, vêm à tona e podem tornar-se conteúdo da consciência humana.

O novo adquire assim um duplo sentido: não apenas, em decorrência da realidade anteriormente inexistente do socialismo,
a vida humana recebe um novo conteúdo, um novo sentido, mas, ao mesmo tempo, a desfetichização levada a cabo com o
auxílio do método e da pesquisa marxistas, bem como de seus resultados, lança nova luz sobre o presente e o passado,
sobre toda a existência humana, antes vistos como conhecidos. Desse modo, todos os esforços passados para apreendê-la
em sua verdade se tornam compreensíveis em um sentido muito novo. Perspectiva de futuro, conhecimento do presente, a
compreensão das tendências que eles acarretaram tanto intelectual quanto praticamente encontram-se, assim, em uma
inter-relação indissolúvel.

Enfatizar unilateralmente o que separa e o que é novo evoca o perigo de estreitar e empobrecer no interior de uma
alteridade abstrata tudo o que há de concreto e rico em determinações no verdadeiramente novo. A confrontação das
caracterizações distintivas da dialética em Lênin e Stálin mostra com muita clareza as consequências dessa diferença
metodológica; e os posicionamentos de muitas formas não racionais sobre a herança da filosofia hegeliana levaram a uma
pobreza muitas vezes assustadora do conteúdo das investigações lógicas no período stalinista.

Nos próprios clássicos, não se encontra nenhum vestígio de tal contraste metafísico entre o velho e o novo. Pelo contrário,
a relação entre eles aparece nas proporções produzidas pelo desenvolvimento sócio-histórico, na medida em que este
permite à verdade manifestar-se. Ater-se a esse único método correto talvez seja mais importante para a estética do que
para outros campos, pois, nesse ponto, a análise precisa dos fatos mostrará com especial clareza que o estado consciente
do pensamento referente ao que foi realizado na prática no campo do estético sempre ficou aquém desse resultado prático.

Justamente por isso os poucos pensadores que chegaram relativamente cedo a ter clareza sobre os autênticos problemas
do estético têm uma importância extraordinária. Em contrapartida – como mostrarão nossas análises –, raciocínios que por
vezes parecem muito distantes, por exemplo, os de cunho filosófico ou ético, são muito importantes para a compreensão
dos fenômenos estéticos. Para não antecipar demais aquilo que só cabe mesmo nas exposições detalhadas, observe-se que
toda a estrutura e todas as exposições detalhadas desta obra – justamente porque deve sua existência ao método marxiano
– são determinadas em toda a sua profundidade pelos resultados a que Aristóteles, Goethe e Hegel chegaram em seus mais
diferentes escritos, e não só naqueles que se referem diretamente à estética.

Se, ademais, expresso meu reconhecimento a Epicuro, Bacon, Hobbes, Espinosa, Vico, Diderot, Lessing e aos pensadores
democrático-revolucionários russos, naturalmente não faço mais que apenas elencar os nomes mais importantes; essa lista
nem de longe esgota os autores com os quais me sinto em dívida na realização deste trabalho, tanto no conjunto quanto no
detalhe. O modo de citar esses autores corresponde a essa convicção. Não pretendemos tratar aqui dos problemas da
história da arte ou da estética. Trata-se, antes, de aclarar fatos ou linhas de desenvolvimento relevantes para a teoria
geral. Por isso serão citados, em correspondência com suas respectivas constelações teóricas, os autores ou as obras que
enunciaram algo pela primeira vez – de modo correto ou significativamente errado – ou cuja opinião aparece como
especialmente característica de determinada situação. Aspirar à completude da fundamentação bibliográfica não figura
entre as intenções deste trabalho.

Do que foi exposto até agora já se depreende que os pontos polêmicos de todo este trabalho estão apontados para o
idealismo filosófico. Nesse procedimento, a batalha em torno da teoria do conhecimento, por sua natureza, extrapola seu
quadro; o que interessa aqui são as questões específicas, nas quais o idealismo filosófico se comprova como empecilho
para a compreensão adequada de fatos especificamente estéticos.

Trata-se de um mal-entendido muito difundido acreditar que a imagem de mundo do materialismo – prioridade do ser em

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a



a terra é redonda

Estética: a peculiaridade do estético - 22/01/2024 - 5/12
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

relação à consciência, do ser social em relação à consciência social – possui também um caráter hierárquico. Para o
materialismo, a prioridade do ser é, antes de tudo, a constatação de um fato: existe ser sem consciência, mas não existe
consciência sem ser. Contudo, disso não resulta nenhum tipo de subordinação hierárquica da consciência ao ser. Pelo
contrário, essa prioridade e seu reconhecimento concreto – tanto teórico quanto prático – pela consciência é que criam a
possibilidade de a consciência dominar o ser em termos reais. O simples fato do trabalho ilustra essa faticidade de modo
contundente. E, quando o materialismo histórico constata a prioridade do ser social em relação à consciência social, trata-
se igualmente apenas do reconhecimento de uma faticidade.

A prática social também está direcionada para o domínio do ser social, e o fato de ter cumprido seus fins apenas de modo
muito relativo no decorrer da história até o presente momento não cria uma relação hierárquica entre ambos, mas apenas
determina as condições concretas nas quais uma prática exitosa se torna objetivamente possível, traçando desse modo,
simultaneamente, seus limites concretos, o espaço de manobra para a consciência, o espaço proporcionado pelo respectivo
ser social. Assim, nessa relação, torna-se visível uma dialética histórica, mas de modo algum uma estrutura hierárquica.
Quando um pequeno barco a vela se mostra impotente diante de uma tempestade que um poderoso navio a motor
superaria sem dificuldades, isso mostra apenas a superioridade ou a limitação real da respectiva consciência diante do ser,
mas não uma relação hierárquica entre o homem e as forças da natureza; e isso tanto menos quanto o desenvolvimento
histórico – e com ele o conhecimento crescente que a consciência tem da verdadeira natureza do ser – produz um
crescimento constante das possibilidades de domínio do ser pela consciência.

O idealismo filosófico tem de projetar sua imagem de mundo de modo radicalmente diferente. Não são as relações de força
reais  e  alternantes que criam uma preponderância  ou uma inferioridade temporária  na vida,  mas desde o início  é
estabelecida uma hierarquia das potências, em conformidade com a consciência, que não só produzem e ordenam as
formas de objetividade e as relações entre os objetos como também têm graduações hierárquicas entre si. Para lançar luz
sobre a situação de nosso problema: quando, por exemplo, Hegel associou a arte à intuição, a religião à representação, a
filosofia ao conceito e as concebeu como regidas por essas formas de consciência,  ele fez surgir por essa via uma
hierarquia precisa, “eterna”, irrefutável, que, como sabe todo conhecedor de Hegel, determina também o destino histórico
da arte. (Quando, por exemplo, o jovem Schelling inseriu a arte em ordem hierárquica contraposta, isso não modificou os
princípios).

É evidente que surge daí todo um emaranhado de pseudoproblemas que, desde Platão, causaram confusão metodológica
em toda a estética, pois é indiferente se a filosofia idealista estabelece, em certo sentido, uma relação de sobreordenação
ou de subordinação entre a arte e outras formas de consciência,  se o pensamento é desviado da investigação das
propriedades específicas dos objetos e se estes são reduzidos – em geral de modo totalmente inadmissível – a um só
denominador, para que, desse modo, seja possível compará-los entre si dentro de uma ordem hierárquica e inseri-los no
nível hierárquico desejado. Mesmo que se trate de problemas referentes à relação da arte quer com a natureza, quer com a
religião, quer com a ciência etc., em toda parte os pseudoproblemas originam necessariamente distorções das formas de
objetividade, das categorias.

A significação da ruptura com o idealismo filosófico é ainda mais evidente em suas consequências, ou seja, quando
concretizamos ainda mais nosso ponto de partida materialista, a saber, quando concebemos a arte como um modo peculiar
de manifestação do reflexo da realidade, um modo que, por sua vez, é apenas um dos subtipos de relações universais
reflexivas do homem com a realidade. Uma das ideias básicas decisivas desta obra é que todos os tipos de reflexo –
analisaremos sobretudo os que são representados pela vida cotidiana, pela ciência e pela arte – retratam sempre a mesma
realidade objetiva.

Esse ponto de partida, que parece óbvio e até trivial, tem, no entanto, consequências de grande alcance. A filosofia
materialista não vê todas as formas de objetividade, todos os objetos e categorias associadas às suas relações como
produtos de uma consciência criativa, como faz o idealismo, mas vislumbra neles uma realidade objetiva que existe
independentemente da consciência; por conseguinte, todas as divergências e até contraposições presentes em cada tipo de
reflexo só podem dar-se no âmbito dessa realidade material e formalmente unitária. Para que se possa compreender a

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a



a terra é redonda

Estética: a peculiaridade do estético - 22/01/2024 - 6/12
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

complicada dialética dessa unidade de unidade e diversidade, é preciso romper primeiro com a representação muito
difundida de um reflexo mecanicista, fotográfico.

Se esse tipo de reflexo fosse a base da qual brotam as diferenças, todas as formas específicas seriam deformações
subjetivas dessa única reprodução “autêntica” da realidade, ou a diferenciação deveria ser de caráter puramente ulterior,
inteiramente privado de espontaneidade, meramente consciente e intelectual. Porém a infinitude extensiva e intensiva do
mundo objetivo obriga todos os seres vivos, e sobretudo o homem, a uma adaptação, a uma seleção inconsciente no reflexo.
Portanto,  essa  seleção  tem  também  –  a  despeito  de  seu  caráter  fundamentalmente  objetivo  –  um  componente
insuperavelmente subjetivo, que no nível animal é condicionado em termos puramente fisiológicos e, no homem, além
disso, também em termos sociais. (Influência do trabalho no enriquecimento, na disseminação, no aprofundamento etc. das
capacidades humanas de reflexo da realidade).

A diferenciação é, portanto – sobretudo nos campos da ciência e da arte –, produto do ser social, das necessidades surgidas
nesse terreno,  da adaptação do homem ao seu ambiente,  do crescimento de suas capacidades em interação com a
obrigação de estar à altura de tarefas inteiramente novas. Em termos fisiológicos e psicológicos, essas interações e essas
adaptações ao novo têm de fato de se realizar de modo imediato nos homens singulares, mas elas adquirem de antemão
uma  universalidade  social,  dado  que  as  novas  tarefas  propostas,  as  novas  circunstâncias  que  exercem  uma  ação
modificadora possuem uma natureza (social) geral e só admitem variantes individuais subjetivas dentro do espaço de
manobra social.

A  explicitação  dos  traços  específicos  da  essência  do  reflexo  estético  da  realidade  ocupa  uma  parte  qualitativa  e
quantitativamente decisiva deste trabalho.  De acordo com a intenção básica desta obra,  essas investigações são de
natureza filosófica, isto é, concentram-se na seguinte questão: quais são as formas, relações, proporções etc. específicas
que o mundo categorial comum a todo reflexo adquire no pôr estético? Naturalmente é inevitável que nesse procedimento
se abordem também questões psicológicas; a esses problemas dedicamos um capítulo específico (Capítulo 11).

Ademais, é preciso ressaltar desde já que a intenção filosófica básica nos prescreve necessariamente elaborar, em todas as
artes, sobretudo os traços estéticos comuns ao reflexo, embora de acordo com a estrutura pluralista da esfera estética, e,
na medida do possível, a particularidade [Besonderheit] de cada uma das artes no tratamento dos problemas categoriais. O
modo de manifestação muito peculiar do reflexo da realidade em artes como a música ou a arquitetura torna inevitável
dedicar a esses casos especiais um capítulo à parte (Capítulo 14), buscando, nesse caso, aclarar as diferenças específicas
de tal maneira que nelas os princípios estéticos gerais preservem simultaneamente sua validade.

Essa universalidade do reflexo da realidade como base de todas as inter-relações do homem com seu ambiente tem,
quando levada ao extremo, consequências ideológicas de grande alcance para a concepção do estético, pois, para todo
idealismo realmente consequente, qualquer forma de consciência significativa para a existência humana – no nosso caso, a
estética – deve ter um modo de ser “eterno”, “supratemporal”, dado que sua origem está fundada hierarquicamente no
contexto de um mundo ideal; na medida em que é possível tratá-la historicamente, isso acontece dentro do marco meta-
histórico do ser ou da aplicação “atemporal”.

Porém essa posição aparentemente metodológica e formal se reverterá necessariamente em conteúdo, em visão de mundo,
pois dela decorre necessariamente que o estético, em termos tanto produtivos quanto receptivos, pertence à “essência” do
homem, mesmo que se determine isso do ponto de vista quer do mundo da ideia, quer do espírito do mundo, quer em
termos  antropológicos  ou  ontológicos.  Um  quadro  diametralmente  oposto  deverá  resultar  de  nossa  perspectiva
materialista.  Não só  a  realidade objetiva  que aparece nos  diferentes  tipos  de  reflexo  está  sujeita  a  uma mudança
ininterrupta como essa mudança apresenta rumos bem determinados, linhas evolutivas bem determinadas. Portanto, a
própria realidade é histórica segundo seu modo objetivo de ser; as determinações históricas, tanto de conteúdo quanto de
forma, que aparecem nos diferentes reflexos não passam de aproximações mais ou menos corretas desse aspecto da
realidade objetiva.

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a



a terra é redonda

Estética: a peculiaridade do estético - 22/01/2024 - 7/12
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

Porém uma historicidade autêntica jamais pode consistir em uma simples modificação dos conteúdos de formas que se
mantêm sempre iguais, no âmbito de categorias sempre imutáveis, pois essa variação dos conteúdos terá necessariamente
um efeito de modificar também as formas, devendo acarretar inicialmente determinados deslocamentos de função dentro
do sistema categorial e, a partir de certo grau, até mudanças pronunciadas, ou seja, o surgimento de categorias novas e o
desaparecimento de categorias velhas. A historicidade da realidade objetiva tem como consequência uma determinada
historicidade da teoria das categorias.

Todavia é preciso estar atento para saber até que ponto e em que medida tais transformações são de constituição objetiva
ou subjetiva, pois, embora achemos que também a natureza deve, em última análise, ser concebida historicamente, cada
uma das etapas de seu desenvolvimento é de uma extensão temporal tal que suas transformações objetivas praticamente
não podem ser levadas em consideração pela ciência. Tanto mais importante, naturalmente, é a história subjetiva das
descobertas de objetivações, relações, nexos categoriais. Somente na biologia se poderia constatar um ponto de inflexão no
surgimento das categorias objetivas da vida – pelo menos, na parte do universo que conhecemos – e, desse modo, uma
gênese objetiva.

A questão é qualitativamente diferente quando se trata do homem e da sociedade humana. Nesse caso, indubitavelmente,
trata-se sempre da gênese de categorias singulares e nexos categoriais, que não podem ser “deduzidos” da simples
continuidade do desenvolvimento precedente, cuja gênese, portanto, apresenta demandas específicas ao conhecimento.
Contudo, haveria uma distorção da faticidade verdadeira se quiséssemos fazer uma separação metodológica entre a
investigação histórica da gênese e a análise filosófica do fenômeno que surge nesse processo. A verdadeira estrutura
categorial de todo fenômeno desse tipo está ligada, muito intimamente, à sua gênese; a demonstração da estrutura
categorial só será possível de modo pleno e na proporção correta se a decomposição concreta estiver organicamente
vinculada à aclaração da gênese; a dedução do valor, no início de O capital, de Marx, constitui o modelo exemplar desse
método histórico-sistemático.

Essa união será tentada nas exposições concretas desta obra sobre o fenômeno fundamental do estético e em todas as suas
ramificações em questões de detalhes. Ora, essa metodologia se converte em visão de mundo na medida em que implica
uma  ruptura  radical  com todas  as  concepções  que  vislumbram,  na  arte,  no  comportamento  artístico,  algo  supra-
historicamente ideal ou, pelo menos, algo ontológica ou antropologicamente pertencente à “ideia” do homem. A exemplo
do trabalho, da ciência e de todas as atividades sociais do homem, a arte é produto do desenvolvimento social, do homem
que se faz homem por meio do seu trabalho.

Porém, para além disso, a historicidade objetiva do ser e seu modo de manifestação especificamente demarcado na
sociedade humana tem consequências importantes para a apreensão da peculiaridade fundamental do estético. A missão
das nossas argumentações concretas será mostrar que o reflexo científico da realidade procura se libertar de todas as
determinações antropológicas, tanto das sensíveis quanto das intelectuais, e que se esforça para retratar os objetos e suas
relações como são em si, independentemente da consciência. O reflexo estético, em oposição, parte do mundo do homem e
está voltado para ele. Isso não implica, como mostraremos no devido momento, um simples subjetivismo. Pelo contrário, a
objetividade dos objetos fica preservada, só que de modo que estejam contidas nela também todas as referencialidades
típicas da vida humana, manifestando-se de um modo que corresponda ao respectivo estado de desenvolvimento interior e
exterior da humanidade, que é um desenvolvimento social.

Isso significa que toda configuração estética inclui, ordena dentro de si o hic et nunc histórico de sua gênese como fator
essencial de sua objetividade decisiva. Naturalmente todo reflexo é determinado concretamente pelo lugar determinado de
sua efetivação. Mesmo na descoberta de verdades puramente matemáticas ou na ciência natural, o contexto temporal
nunca é casual; no entanto, a importância objetiva desse contexto temporal tem maior relevância para a história das
ciências do que para o próprio saber, para o qual pode ser considerado como totalmente indiferente quando e em que
condições históricas – necessárias – foi formulado pela primeira vez, por exemplo, o teorema de Pitágoras.

Essa essência histórica da realidade conduz para outro complexo importante de problemas, que, em primeira linha,

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a



a terra é redonda

Estética: a peculiaridade do estético - 22/01/2024 - 8/12
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

também é de ordem metodológica, mas, como todo problema autêntico de uma metodologia concebida corretamente – e
não apenas de modo formal –, converte-se necessariamente em visão de mundo. Referimo-nos ao problema da imanência
[Diesseitigkeit]. Considerada em termos puramente metodológicos, a imanência é uma exigência imprescindível tanto do
conhecimento  científico  quanto  da  configuração  artística.  Só  quando  um  complexo  de  fenômenos  é  plenamente
compreendido a partir de suas qualidades imanentes, das legalidades igualmente imanentes que atuam sobre elas, é
possível  considerá-lo  cientificamente  conhecido.  Em  termos  práticos,  naturalmente  essa  completude  é  sempre
aproximativa; a infinitude tanto extensiva quanto intensiva dos objetos e de suas relações estáticas e dinâmicas etc. não
permite que se conceba um conhecimento como absolutamente definitivo em uma forma dada, que se possa considerar
excluída a necessidade de fazer correções, ressalvas, ampliações etc.

 Da magia até o positivismo moderno, esse “ainda não” que vigora no domínio científico da realidade foi interpretado, das
mais diferentes maneiras, como transcendência, desconsiderando-se que muita coisa sobre a qual um dia se proclamou um
“ignorabimus”, há muito já ingressou na ciência exata como um problema solucionável, mesmo que na prática ainda não
tenha sido solucionado. O surgimento do capitalismo e as novas relações entre ciência e produção, em combinação com as
grandes crises das concepções de mundo religiosas, fizeram com que a transcendência ingênua fosse substituída por uma
mais complexa, mais refinada.

O novo dualismo nasceu já na época das tentativas dos defensores do cristianismo de rejeitar ideologicamente a teoria
copernicana: uma concepção metodológica que visava a criar um laço entre a imanência do mundo fenomênico dado e a
negação de sua realidade última, no intuito de contestar a competência da ciência de dizer algo válido sobre essa
realidade. Superficialmente, pode-se ter a impressão de que essa depreciação da realidade do mundo não faz diferença, já
que, na prática, os homens podem cumprir suas tarefas imediatas na produção independentemente de considerarem
objeto, meios etc. de sua atividade algo como ente-em-si ou como mera aparência. Tal concepção, porém, é sofística em
dois sentidos. Em primeiro lugar, todo homem ativo em sua prática real tem sempre a convicção de lidar com a própria
realidade; até o físico positivista tem convicção disso quando, por exemplo, realiza um experimento.

Em segundo lugar, quando – por razões sociais – tal concepção é profundamente arraigada e muito disseminada, ela
desagrega as relações intelectuais e morais mais mediadas entre os homens e a realidade. A filosofia existencialista,
segundo a qual o homem, “lançado” no mundo, se defronta com o nada, é – do ponto de vista sócio-histórico – o polo oposto
necessariamente complementar do desenvolvimento filosófico que leva de Berkeley a Mach ou a Carnap.

O  campo  de  batalha  propriamente  dito  entre  imanência  [Diesseitigkeit]  e  transcendência  [Jenseitigkeit]  é
inquestionavelmente a ética. Por isso, nos marcos desta obra, as determinações decisivas dessa controvérsia não poderão
ser expostas de modo completo, mas apenas tangenciadas; o autor espera poder oferecer de forma sistemática, num futuro
próximo,  suas  concepções  sobre  essa  questão.  Neste  ponto,  devemos  apenas  observar  brevemente  que  o  velho
materialismo – de Demócrito a Feuerbach – conseguiu expor a imanência da estrutura do mundo somente de modo
mecanicista, razão pela qual, por um lado, o mundo ainda podia ser concebido como o mecanismo de um relógio que
necessita de intervenção externa – transcendente – para se pôr em movimento; por outro lado, nesse tipo de visão de
mundo, o homem só podia aparecer como produto e objeto necessário das legalidades imanente-citeriores [immanent-
diesseitigen], sendo que estas não explicavam sua subjetividade nem sua prática.

A teoria de Hegel-Marx sobre a autocriação do homem por seu próprio trabalho – que Gordon Childe condensou na
excelente fórmula “man makes himself [o homem faz a si mesmo]” – consuma pela primeira vez a imanência da imagem de
mundo, lança a base ideológica para uma ética imanente, cujo espírito já estava bem vivo nas concepções geniais de
Aristóteles e Epicuro, Espinosa e Goethe. (Nesse contexto, a teoria da evolução no mundo [orgânico], a aproximação cada
vez maior do surgimento da vida a partir da interação de legalidades físicas e químicas, tem um papel importante).

Para a estética, essa questão é de suma importância e, por isso, será tratada extensamente nas exposições concretas da
presente obra. Não faria sentido antecipar aqui, de forma abreviada, os resultados dessas investigações, que só adquirem
força de persuasão no desdobramento de todas as determinações pertinentes a elas. Apenas para não silenciar o ponto de

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a



a terra é redonda

Estética: a peculiaridade do estético - 22/01/2024 - 9/12
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

vista do autor nem no prefácio, diremos que a coerência imanente, o “ser-posto-sobre-si-mesmo” de toda obra de arte
autêntica – um tipo de reflexo que não tem analogia em outros campos das reações humanas ao mundo exterior –, por seu
conteúdo, querendo ou não, representa uma confissão da imanência.

Por isso, a oposição de alegoria e símbolo, como Goethe percebeu de modo genial, é uma questão de ser ou não ser para a
arte. Por essa razão, como mostraremos em capítulo próprio (Capítulo 16), a luta da arte para se libertar da tutela da
religião é, ao mesmo tempo, um fato fundamental de sua origem e desdobramento. A gênese tem de mostrar justamente
como a partir do vínculo natural e consciente do homem primitivo à transcendência, sem o qual seriam inimagináveis os
estágios iniciais em qualquer campo, a arte gradativamente conquistou autonomia no reflexo da realidade, chegando a
elaborá-la em uma forma peculiar. Trata-se, naturalmente, do desenvolvimento dos fatos estéticos objetivos, não do que
pensaram sobre eles aqueles que os realizaram.

Precisamente na prática artística, a divergência entre ato e consciência desse ato é particularmente grande. Nesse ponto,
ganha destaque marcante o lema de toda a nossa obra, emprestado de Marx: “Eles não o sabem, mas o fazem”. Trata-se,
portanto, da estrutura categorial objetiva da obra de arte, que volta a transformar em imanência todo movimento da
consciência rumo ao transcendente, que por sua natureza é muito frequente na história do gênero humano, na medida em
que aparece como aquilo que é, ou seja, como parte integrante da vida humana imanente, como sintoma do seu respectivo
ser propriamente assim [Geradesosein].

As reiteradas rejeições da arte e do princípio estético, desde Tertuliano até Kierkegaard, não são casuais; ao contrário, são
o reconhecimento de sua essência real provenientes do campo de seus inimigos irredutíveis. Esta obra não se limita a
registrar essas lutas necessárias, mas toma posições resolutas: a favor da arte, contra a religião, nos termos de uma
grande tradição que vai de Epicuro até Marx e Lênin, passando por Goethe. O desdobramento, a separação e a síntese
dialéticas,  de determinações – tão multiformes, contraditórias,  convergentes e divergentes – de objetividades e suas
relações exigem um método próprio para sua exposição.

Ao fazer uma exposição breve dos princípios em que o método está baseado, de modo nenhum se pode dizer que o autor
quer fazer no prefácio uma apologia do seu modo expositivo. Ninguém é capaz de identificar com mais clareza seus limites
e  falhas  do  que  o  autor.  Ele  deseja  somente  afirmar  suas  intenções;  não  lhe  compete  julgar  onde  as  realizou
adequadamente e onde falhou. Por isso, falaremos a seguir somente dos princípios. Estes estão enraizados na dialética
materialista, cuja execução coerente em um campo tão vasto, que abrange coisas muito afastadas umas das outras, exige,
antes de tudo, uma ruptura com os meios expositivos formais, baseados em definições e delimitações mecanicistas, em
separações “puras” em seções. Transpondo-nos de um só golpe para o centro da questão, quando partimos do método das
determinações em oposição ao das definições, retornamos aos fundamentos da realidade da dialética, à infinitude tanto
extensiva quanto intensiva dos objetos e suas relações.

Toda tentativa de apreender essa infinitude pela via intelectual terá necessariamente insuficiências. Contudo, a definição
fixa  a  própria  parcialidade  como  algo  definitivo  e,  por  isso,  obrigatoriamente  violenta  o  caráter  fundamental  dos
fenômenos. A determinação é considerada desde o início algo provisório, carente de complementação, algo cuja essência
precisa ser complementada, formada continuamente e concretizada, isto é, quando, nesta obra, um objeto, uma relação de
objetividades ou uma categoria são expostos por meio de sua determinação à luz da compreensibilidade e da conceituação,
sempre temos em mente  e  pretendemos duas  coisas:  caracterizar  o  respectivo  objeto  de  tal  maneira  que ele  seja
inequivocamente conhecido, sem, contudo, pretender que o ser conhecido nesse estágio se aplique à sua totalidade e que,
por essa razão, se poderia parar por aí.

Só é possível aproximar-se gradativamente, passo a passo, do objeto, na medida em que esse objeto é analisado em
diversos contextos, em diferentes relações com diversos outros objetos, na medida em que a determinação inicial não é
invalidada por esses procedimentos – nesse caso, ela estaria errada –, mas, ao contrário, é enriquecida ininterruptamente
ou, poderíamos dizer, se aproxima sempre mais da infinitude do objeto para o qual está voltada, com astúcia. Esse
processo se desenrola nas mais diferentes dimensões da reprodução ideal da realidade e, por essa razão, é sempre

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a



a terra é redonda

Estética: a peculiaridade do estético - 22/01/2024 - 10/12
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

considerado por princípio apenas relativamente concluído. Contudo, se essa dialética for corretamente executada, há um
progresso  crescente  em termos  de  clareza  e  riqueza  de  sua  determinação  e  nexo  sistemático;  portanto,  é  preciso
diferenciar com precisão a recorrência da mesma determinação nas diferentes constelações e dimensões de uma simples
repetição.

O progresso assim obtido não é apenas andar para a frente, penetrar de maneira cada vez mais profunda na essência dos
objetos a serem apreendidos, mas – quando ocorre de modo realmente correto, de modo realmente dialético – iluminará
com uma nova luz o caminho passado, o caminho já percorrido, tornando-o só então realmente viável em sentido mais
profundo. Max Weber me escreveu certa vez, a propósito dos meus primeiros e muito insuficientes ensaios nesse sentido,
dizendo que davam a impressão de um drama de Ibsen, cujo início só se compreende a partir do fim. Vi isso como uma
compreensão refinada das minhas intenções, ainda que a minha produção na época não merecesse de modo algum um
elogio desses. Espero que esta obra se preste melhor a ser considerada a realização de tal estilo de pensamento.

Por fim, peço ao leitor que me permita indicar sucintamente a história do surgimento da minha estética. Comecei como um
crítico literário e ensaísta que buscou apoio teórico nas estéticas de Kant e mais tarde de Hegel. No inverno de 1911-1912,
elaborei em Florença o primeiro plano de uma estética sistemática autônoma, na qual trabalhei de 1912 a 1914, em
Heidelberg. Ainda penso com gratidão no benevolente interesse crítico que Ernst Bloch, Emil Lask e, sobretudo, Max
Weber demonstraram pelo meu ensaio. O plano fracassou completamente. E aqui, quando me contraponho com veemência
ao idealismo filosófico, essa crítica também vai contra as minhas tendências juvenis. De uma perspectiva externa, a
irrupção da guerra interrompeu esse trabalho.

A Teoria do romance[v], que escrevi no primeiro ano da guerra, é mais voltada para os problemas da filosofia da história,
dos quais os problemas estéticos seriam apenas sintomas, sinais. A partir de então, a ética, a história e a economia
ocuparam cada vez mais o centro dos meus interesses. Tornei-me marxista e o decênio da minha atividade política foi ao
mesmo tempo o período de discussão interna do marxismo, o período de sua real assimilação. Quando – em torno de 1930 –
voltei a me ocupar intensivamente dos problemas da arte, uma estética sistemática era apenas uma perspectiva distante no
meu horizonte. Só duas décadas mais tarde, no início dos anos 1950, pude pensar em realizar meu sonho juvenil, com uma
visão de mundo e um método completamente diferentes, e executá-lo com conteúdos totalmente diferentes, com métodos
radicalmente opostos.

*György Lukács  (1885-1971)  foi  um filósofo  e  teórico  marxista  húngaro.  Autor,  entre  outros  livros,  de  História  e
consciência de classe (WMF Martins Fontes).

Referência

György Lukács. Estética: a peculiaridade do estético. Vol. 1. Tradução: Nélio Schneider e Ronaldo Vielmi Fortes. São Paulo,
Boitempo, 2023, 532 págs. [https://amzn.to/4b8bs5g]A 

Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a

https://amzn.to/4b8bs5g


a terra é redonda

Estética: a peculiaridade do estético - 22/01/2024 - 11/12
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

Notas

[i] György Lukács, “Die Sickingendebatte zwischen Marx-Engels und Lassalle” em Karl Marx und Friedrich Engels als
Literaturhistoriker (Berlim, [Aufbau,] 1948, 1952) [ed. bras.: “O debate sobre Sickingen entre Marx-Engels e Lassalle”, em
Marx e Engels como historiadores da literatura, trad. Nélio Schneider, São Paulo, Boitempo, 2016, p. 17-62].

[ii] Franz Mehring, Gesammelte Schriften und Aufsätze (Berlim, [Universumbücherei,]

[iii] atualmente Gesammelte Schriften (Berlim, [Dietz,] 1960 e seg.); Die Lessing-Legende (Stuttgart, [Dietz,] 1898; Berlim,
[Dietz,]  1953);  Gueórgui  Plekhánov,  Kunst  und  Literatur  (pref.  M.  Rosenthal,  ed.  e  coment.  Nikolai  Fedorowitch
Beltschikow, trad. Joseph Harhammer, Berlim, [Dietz,] 1955).

[iv] Mikhail Lifschitz, “Lenin o kul’ture i iskusstve”, Marksistko-Leninskoe Iskusstvoznanie, v. 2, 1932, p. 143 e seg.; idem,
“Karl Marx und die Ästhetik”, Internationale Literatur, v. 2, 1933, p. 127 e seg.; idem, Marks i Engel’s ob iskusstve (ed. F.
Šiller e M. Lifschitz, Moscou, 1933); idem, K. Marks i F. Engel’s, Ob iskusstve (ed. M. Lifschitz, Moscou- -Leningrado,
1937); Karl Marx e Friedrich Engels, Über Kunst und Literatur: Eine Sammlung aus ihren Schriften (ed. M. Lifschitz, pref.
Fritz Erpenbeck, Berlim, [Dietz,] 1948); M. Lifschitz, The Philosophy of Art of Karl Marx ([trad. Ralph B. Winn,] Nova York,
[Critics Group,] 1938); idem, Karl Marx und die Ästhetik (Dresden, [Verlag der Kunst,] 1960, Fundus-Bücher 3).

[v] György Lukács, Die Theorie des Romans: Ein geschichtsphilosophischer Versuch über die Formen der großen Epik
(Berlim, [Cassirer,] 1920; reed. Neuwied, [Luchterhand,] 1963) [ed. bras.: A teoria do romance, trad. José Marcos Mariani
de Macedo, São Paulo, Editora 34/Duas Cidades, 2000].

A Terra é Redonda existe graças aos nossos leitores e apoiadores.

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a

https://amzn.to/4b8bs5g


a terra é redonda

Estética: a peculiaridade do estético - 22/01/2024 - 12/12
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

Ajude-nos a manter esta ideia.
CONTRIBUA

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a

https://aterraeredonda.com.br/CONTRIBUA/

