
a terra é redonda

Facticidade e validade - 17/10/2021 - 1/16
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

Facticidade e validade

Por FELIPE MORALLES E MORAES*

Comentário sobre o livro de Jürgen Habermas

Ao  nos  depararmos  com uma  obra  imensa  e  extremamente  densa  é  tentador  nos  vingarmos  dela  com rapidez  e
superficialidade. Essa satisfação inconsciente contra Facticidade e validade (1992), de Jürgen Habermas, recentemente
republicada em nova tradução, nos foi dada por Luis Felipe Miguel em Democracia e representação (2013). Pode parecer
ingênuo, por um lado, pensar que exista ali uma autêntica recepção crítica do pensamento habermasiano no Brasil. A
estratégia retórica acabou se tornando trivial em uma sociedade marcada pelo pluralismo louco.

Assim como o chefe do Executivo escolhe seus inimigos de ocasião, um ex-presidente L…, um governador D…, um juiz X…,
também L. F. Miguel escolhe seus inimigos em sua luta agonística: os filósofos da democracia deliberativa. Isso lhe permite
ignorar os textos e acusá-los de defendera quadratura da terra, por assim dizer. A ideologia hoje é tosca, como se sabe.
Alguns risinhos e meias-verdades bastam para aliviar a insegurança da incompreensão generalizada e criar o orgulho de
ter solucionado definitivamente a questão.

Por outro lado, há sim uma recepção importante por L. F. Miguel. Os ataques à Facticidade e validade não são aleatórios.
Um dos principais adversários de Habermas é o representacionismo político: a concepção da política como uma atividade
de reforço de unidades pré-dadas, natural ou socialmente, em vez de racionalização das opiniões e das vontades; como um
espaço de manipulação das opiniões e expressão de desejos,  em vez de razões;  como uma forma de reificação das

personalidades e de uso instrumental do poder, em vez de esclarecimento dos interesses e de um uso legítimo do poder.[i]

Felizmente, a grande quantidade de ataques de L. F. Miguel permite que nos centremos neste crítico brasileiro para
desfazer  más  compreensões  que possam existir  entre  pessoas  com interesse  em revisitar  Facticidade e  validade  e
compreender a ideia de democracia deliberativa. A democracia não se resume a um regime político, a uma estrutura
institucional, a um joguete de fantoches e representações, porque exige uma atitude não dogmática, voltada à troca de
razões e aberta ao aprendizado. O que significa trazer o pensamento ao nível exigente da cidadania democrática? Essa é

talvez a grande questão que anima a obra Facticidade e validade.[ii] Mais especificamente, o que une seus vários temas é
uma teoria da racionalização do poder: como os poderes social, econômico, midiático e administrativo podem se tornar
racionalmente  aceitáveis  em  uma  sociedade  massificada,  complexa,  diferenciada  funcionalmente  e  organizada

juridicamente.[iii]

O gozo simplificador tem, ele próprio, um expediente simples. As críticas de L. F. Miguel abusam da polissemia do termo
“democracia deliberativa”. Ora o identificam com uma forma concreta, as democracias formais atualmente existentes,
acusando o conceito de falta de criticidade. Esse é o sentido das três primeiras objeções que serão analisadas. Ora o
identificam com uma utopia abstrata, a deliberação puramente racional, acusando a ideia de falta de realismo. As três
críticas subsequentes vão nesse sentido oposto. Respondendo a essas críticas pretendo preparar o terreno para uma
recepção diferente da nova tradução de Facticidade e validade, mostrando como a ideia de democracia deliberativa é uma
utopia realista que, por assim dizer, eppur si muove. Com efeito, cumpre mostrar como a democracia deliberativa é uma
ideia imanente à práxis política democrática e ao mesmo tempo transcendente das democracias formais; uma ideia tanto
necessária para compreendera prática da discussão mediante razões, quanto possível para nos orientarmos às condições

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a

https://aterraeredonda.com.br/facticidade-e-validade/


a terra é redonda

Facticidade e validade - 17/10/2021 - 2/16
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

de formas de vida emancipadas.

A obra pode ser dividida, muito amplamente, em reconstruções da facticidade e validade internas ao uso da linguagem
para fins comunicativos, aí compreendida a linguagem jurídica (Cap. I e III); e da facticidade e validade da relação externa
do  direito  moderno  com outros  sistemas  sociais,  enquanto  linguagem especializada  e  sistema  de  estabilização  de
expectativas (Cap. II); da facticidade e validade imanentes ao poder político, na medida em que se realiza pelo direito (Cap.
IV); da facticidade e validade imanentes à jurisprudência (Cap. V-VI). As reconstruções são retomadas e condensadas,
então,  em uma teoria  da racionalização do poder político (Cap.  VII)  e  uma teoria  dos paradigmas liberal,  social  e
procedimental do direito moderno (Cap. VIII).

 

As objeções de realismo conformista
A primeira crítica é que Facticidade e validade teria um impulso crítico esvaziado em relação às obras anteriores de
Habermas e à tradição da teoria crítica em geral. A preocupação com a colonização do mundo da vida pelo dinheiro e pela
burocracia  teria  sido  abandonada;  a  ação  comunicativa,  transformada  em  uma  integração  social  com  vistas  ao
abrandamento da desarmonia social.  A  obra seria  um acomodamento da teoria  crítica  ao constitucionalismo liberal
vigorante nos países do primeiro mundo, ou uma reação exagerada às críticas de utopismo anárquico das primeiras

formulações da teoria da ação comunicativa.[iv] O que Habermas teria a oferecer, então, “é uma elaborada justificação, e

não mais uma crítica, da democracia liberal existente…”[v]

De um ponto de vista exegético, essa leitura não vai além da segunda página do prefácio, em que Habermas já esclarece
que  sua  reconstrução  do  direito  de  modo  algum  abandona,  mas  sim  aplica  a  teoria  da  ação  comunicativa

contextualmente.[vi] Ainda assim, é preciso responder à acusação de uma suposta falta de criticidade e de utopia.

A coexistência entre democracia e capitalismo por meio de um poder burocrático democraticamente legitimado foi uma
condição precária existente nos países europeus no pós-guerra, como se percebeu largamente desde a década de 1970.
Desde então, ficou claro, ao menos para Habermas, a impossibilidade de conciliação entre capitalismo e democracia.
Quanto mais o Estado impõe seus programas sociais, mais claramente se choca com a resistência dos investidores privados
e mais ele sobrecarrega as formas de vida com normalizações, vigilâncias e reificações, as quais – ainda que menos
drásticas do que a exploração econômica e a miséria material – tornam explícita a impossibilidade da criação de formas de

vida emancipadas com instrumentos jurídico-administrativos.[vii]

A conclusão que Habermas rejeita diante desse diagnóstico é que um Estado constitucional democrático possa recuar do
Estado de bem-estar, enquanto sistema político que satisfaz funções sociais e demandas normativamente justificadas
contra formas mais cruas e cruéis de dominação econômica. Não há como viver sem ele e mesmo sem uma ampliação dele.
“Sobretudo os países ainda atrasados no desenvolvimento do Estado de bem-estar social não têm nenhuma razão plausível

para se desviar dessa trilha”.[viii] Uma segunda conclusão rejeitada é que a ideia de democracia radical possa apelar à
capacidade estatal de planejamento, um “Estado socialista”, como se a sociedade pudesse influenciar a si mesma por meio
do poder administrativo, sem uma domesticação social do Estado. Sua resposta às ofensivas contra o Estado de bem-estar
social é buscar superar esse modelo em uma etapa reflexiva mais elevada, dirigindo seu projeto simultaneamente à

domesticação democrática do mercado e da burocracia.[ix]

Facticidade e validade ingressa nesse cenário.[x] A obra começa anunciando a tentativa de recuperar o vínculo entre direito
racional e revolução, assim como a autoconsciência do potencial da ideia de uma democracia radical.A grande conquista da
democracia liberal constitucional foi, segundo Habermas, a institucionalização do direito de dizer “não!” e de contestar
relações sociais arbitrárias. Na sociedade moderna, não é admissível prescrever para alguém que não tenha mais direitos e
liberdades subjetivos, a fim de socializar a economia, embora seja necessário defender a rearticulação dos limites entre
economia  e  política  e  da  própria  propriedade  dos  meios  de  produção.  Essa  rearticulação  passa  pela  ideia  de
autodeterminação política por meio do direito. A ideia de Estado Democrático de Direito é a única passagem que as ideias
socialistas  precisam  atravessar  para  que  se  tornem  novamente  realistas  em  uma  sociedade  caracterizada  pela

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a



a terra é redonda

Facticidade e validade - 17/10/2021 - 3/16
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

massificação, diferenciação funcional e pluralismo de formas de vida.[xi]

Uma conexão imanente entre socialismo e constitucionalismo democrático é encontrada por meio da reconstrução do
direito racional moderno. A autodeterminação política que se dá pela criação de normas jurídicas está marcada por duas
tensões entre facticidade e validade – interna e externa –desenvolvidas nos Cap. Ia III do livro.

(i) A tensão interna consiste em que toda discussão mediante razões – incluindo a discussão entre cidadãos que buscam

regular juridicamente seus conflitos – pressupõe um uso efetivo pelos participantes de certos princípios ideais.[xii] Todo
processo social que envolve a troca de razões possui uma “face de Janus”: as pretensões de validade dos enunciados
precisam ser erguidas e aceitas aqui e agora a fim de levar a um acordo com efeitos de coordenação social; mas também
como pretensões de verdade, correção e autenticidade que ultrapassam o aqui e agora. As razões só valem para um padrão
de racionalidade dependente do contexto; embora instaurem processos de aprendizagem capazes de transformar esse
contexto e os próprios padrões habituais de racionalidade. A aceitação vinculante em certo lugar conduz as práticas

comunicativas; mas a aceitabilidade racional explode todos os lugares.[xiii] É possível explicitar, dessarte, um princípio que
dê esse “sentido da imparcialidade de juízos práticos” e determine se um entendimento foi alcançado por pessoas livres e
iguais.  Isso depende da atribuição de igual poder comunicativo aos participantes, quer dizer,  igual oportunidade de
participação nos processos de formação argumentativa das opiniões e das vontades. Eis o princípio da discussão: são
válidas apenas as normas de ação com as quais todos os possíveis concernidos poderiam concordar como participantes de

discussões racionais.[xiv]

(ii) A tensão externa entre facticidade e validade consiste nas pressões simultâneas sofridas pelo direito moderno tanto do
materialismo de uma ordem que reflete a distribuição desigual do poder social, econômico e midiático, quanto do idealismo

da legitimação constitucional do poder pela autodeterminação política dos cidadãos.[xv] Nas sociedades modernas, o direito
positivo é “um medium profundamente ambíguo de integração social”, porque está ligado tanto à organização dos sistemas
de mercado e da burocracia, quanto às fontes de entendimento e exercício comum da autonomia. Destelado, enquanto
saber especializado utilizado para resolver problemas socialmente relevantes, e que resulta no reconhecimento recíproco
de direitos e deveres entre os cidadãos, torna-se impregnado de discussões políticas, éticas e morais. Do outro lado, há
sempre uma possibilidade latente de instrumentalização do direito para o emprego de poder ilegítimo. As operações
econômicas e administrativas são efetuadas na forma dos direitos – que servem à estabilização funcional de expectativas
de comportamento.  Assim,  o  direito  positivo  tem a  capacidade externa de  moldar  os  poderes  que intervêm social,
econômica e midiaticamente a partir de fora do sistema jurídico, para que sejam compatíveis com as exigências de

reciprocidade.[xvi]A trama externa entre facticidade e validade no direito aponta para a ideia de uma dominação legítima,
isto é, para uma dominação democrática dos poderes sociais, econômicos, midiáticos e burocráticos.

As lógicas próprias dos sistemas econômico e burocrático são constitucionais, segundo Habermas, somente se, por meio de
um leque de espaços públicos e instituições deliberativas, fica permitido o questionamento e a revisão política do equilíbrio

entre os poderes estruturantes da sociedade: dinheiro, Estado e solidariedade.[xvii] Tal equilíbrio entre dinheiro, Estado e
solidariedade é mais do que uma mera legitimação e menos do que uma ontologia do poder. Ele faz parte de uma teoria da
racionalização do poder: das passagens entre a razão comunicativa emergente no mundo da vida e a razão funcionalista
operante na economia e na burocracia. “Racionalização significa mais do que a mera legitimação, porém menos do que o

ato de constituição do poder”.[xviii]

Essa utopia da racionalização do poder político parte de uma análise em três níveis: (a) a capacidade dos cidadãos de agir
em comum, a partir de um entendimento mútuo obtido mediante razões (poder comunicativo); (b) a capacidade dos grupos
de interesses, grandes empresas e corporações de impor seus interesses diante da resistência dos demais atores (poder
social, econômico e midiático); e (c) a capacidade dos detentores de cargos oficiais de normatizar e executar interesse por

meios burocráticos (poder administrativo).[xix] Facticidade e validade reflete, então, sobre a infraestrutura necessária para
que  o  poder  comunicativo  se  liberte  do  poder  de  imposição  de  interesses  privilegiados  e  converta-se  em  poder

administrativo – a fim de evitar a atual simbiose sinistra entre poder econômico e poder burocrático.[xx] O poder político
torna-se irracional na medida em que o poder social, econômico e midiático, de um lado, e o poder burocrático, de outro, se

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a



a terra é redonda

Facticidade e validade - 17/10/2021 - 4/16
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

autonomizam do poder produzido comunicativamente.[xxi]

O que há de “socialista” nessa utopia é a ideia de que as estruturas reivindicatórias na sociedade, conferidas pela
solidariedade presente nas relações de vida concretas e pelo direito de questionar relações arbitrárias,  possam ser

transferidas para o sistema econômico e administrativo por meio de uma formação democrática do direito positivo.[xxii]

Enquanto L.  F.  Miguel  elege como inimigo os defensores dos direitos subjetivos do constitucionalismo democrático,
Habermas faz uma crítica do capitalismo contemporâneo.Ele recusa a estratégia da esquerda antiliberal de desviar a
contradição  entre  democracia  e  capitalismo  contra  a  democracia.  A  falta,  nas  democracias  formais,de  garantias  e
necessidades elementares à maior parte da população não pode ser atribuída a direitos constitucionais de dignidade e
justiça, que são devidos a todos. A crítica ao estado geral de coisas precisa ser direcionada contra a contradição entre
desigualdade econômica e igualdade política formal, não contra os direitos subjetivos constitucionais.

 

Condições materiais de acesso à esfera pública
A segunda crítica é que Habermas estilizaria a forma de produção do poder comunicativo na sociedade, isolando a esfera
pública formal do jogo de forças sociais, como “uma versão mais sofisticada dos manuais escolares de civismo”. Ele não

tematizaria as condições materiais de acesso à esfera pública.[xxiii] Facticidade e validade estaria maculada por uma linha
divisória liberal entre economia (materialmente desigual) e política (formalmente desigual). Seu modelo comunicativo não

se preocuparia com a questão da inclusão, nem com questões de “economia política”.[xxiv] Grupos subalternos ou dominados
têm menor condição de identificação dos próprios interesses (tempo e espaços próprios para reflexão e construção de
projetos comuns), menor capacidade de utilização de ferramentas discursivas (sistema escolar e comunicação de massas,
por exemplo) e de universalização desses interesses (participação nas tomadas de decisão política e econômica e tradução

de suas pautas em termos universalistas).[xxv] Por isso, a “esfera pública” concebida por Habermas permaneceria presa às
premissas liberais das democracias atualmente existentes, nas qual bastaria que os participantes discutissem sob uma

igualdade formal, sem atenção à igualdade substantiva de um debate justo.[xxvi]

Assim reconstruído, o ideal deliberativo se revestiria, conclui L. F. Miguel, em vez de um impulso à emancipação, de um
manto  conservador:  paralisante  e  protelador  da  ação  política.  E  exemplifica:  “convites  para  que representantes  de
movimentos sociais participem de fóruns deliberativos podem implicar a legitimação de instituições injustas,  levar à

desmobilização e ao abandono de formas de intervenção mais eficazes e ser, muitas vezes, uma via de cooptação”.[xxvii]

Noutro exemplo:  grupos beneficiados por políticas redistributivas ou ações afirmativas tem premência de demandas
específicas que os beneficiam ou prejudicam de modo imediato, além de terem o ônus de combater visões hegemônicas e
desnaturalizar categorias sociais, o que diminui sua capacidade “de traduzir seus interesses numa retórica universalista”.A
questão da hegemonia seria um ponto cego da esfera pública. A democracia deliberativa permitiria incluir formalmente

indivíduos ou grupos excluídos, mas não lhes daria oportunidade de atuação efetiva.[xxviii]

A proposta de um princípio da discussão é determinar o sentido da imparcialidade da razão prática, de modo que a
consideração  dos  interesses  resulte  simétrica  e  sem  coerção.  Para  isso,  é  preciso  distribuir  igualmente  o  poder
comunicativo na sociedade, aí compreendidos os poderes de negociação e barganha:

Na medida em que o processo de formação de compromissos ocorrer segundo procedimentos que assegurem a todos os
interessados  oportunidades  iguais  para  influenciar  reciprocamente  uns  aos  outros  e  alcançando também,  com isso,
oportunidades iguais para a imposição de todos os interesses afetados, então é possível afirmar que existe a suposição

fundamentada de que os acordos obtidos sejam justos.[xxix]

No Estado Democrático de Direito, o poder de imposição estatal de interesses está entrelaçado ao poder comunicativo de
um procedimento democrático de positivação, que é racional na medida em que garante iguais liberdades e igual poder
comunicativo. Apenas se o direito objetivo preserva uma presunção de justiça, as partes envolvidas na interação ou conflito
se obrigam a adotar o jogo dos argumentos intersubjetivamente aceitáveis entre parceiros do direito. É a justiça das

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a



a terra é redonda

Facticidade e validade - 17/10/2021 - 5/16
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

instituições que cria nos participantes essa “disposição à obediência baseada simultaneamente na coerção factual e na

validade legítima”.[xxx] A discussão racional contempla negociações de interesses, o que requer que estas discussões se

submetam a condições materiais igualitárias.[xxxi]

Do princípio da discussão, Habermas deduz alguns direitos: (i) liberdade subjetiva de ação, (ii) liberdade de associação, (iii)
proteção judiciária, (iv) oportunidade de participação (Teilnahme) política e, notadamente, (iv) iguais condições sociais,
técnicas e ecológicas para participação (Teilhabe) nos direitos às liberdades privada e pública referentes aos direitos

anteriores.[xxxii]  Por certo, esses direitos não podem reclamar para si uma validade moral ou jusnaturalista superior à

autonomia política dos cidadãos.[xxxiii] Ainda assim, eles são “princípios pelos quais o legislador constitucional se orienta” ou,
em outros termo, um “sistema de direitos”, cuja saturação como direitos fundamentais específicos vai depender da prática

autônoma dos membros da comunidade jurídica.[xxxiv] É o que Habermas desenvolve no Cap. IV como uma tensão entre

facticidade e validade imanente ao poder político, quando este se realiza pelo direito positivo.[xxxv]

A visão de que uma teoria normativa deve ser “procedimental” convida a uma série de más compreensões, esclarece
Rainer  Forst,  porque  apenas  o  critério  de  justificação  dos  princípios  pode  ser  chamado  procedimental,  não  suas

pressuposições, nem seus resultados.[xxxvi] Uma teoria crítica do direito, da democracia, da política não poderia deixar de
considerar as condições materiais para o uso da razão comunicativa – sobre os pressupostos econômicos e culturais para a
deliberação. O princípio que confere a cada um o poder de clamar, oferecer e desafiar justificações não deixa de ser
constituído e constituidor de direitos, informações, oportunidades, valores etc., com caráter material. Inclusividade, igual
participação,  não  coação,  embora  não  expressem imediatamente  direitos  e  deveres  morais  ou  jurídicos,  expressam

“direitos e deveres de argumentação”, escreve Habermas.[xxxvii]A exigência substantiva constante do princípio da discussão
é a possibilidade efetiva de tomar posição frente a proferimentos e a pretensões de validade de um interlocutor. A justiça
não tem outra autoridade do que aquela atribuída por meio de procedimentos políticos igualitários de dar e receber razões.

Segundo L. F. Miguel, o modelo de democracia representativa remeteria ao ideal de igualdade política a partir de uma
divisão entre representantes e representados, enquanto “mecanismo crucial para a manutenção do conflito social em níveis
manejáveis”, mas capaz de reduzir o diferencial de poder político e o “desvio constante entre as ações dos representantes e

as vontades dos representados”.[xxxviii]  Porém, esse é  o  modelo liberal  de democracia,  que apenas substitui  cidadãos
individuais e seus interesses por associações e interesses organizados. É a velha democracia concorrencial e de equilíbrio

de poderes, que não adentra o problema da racionalização do poder político.[xxxix]

A teoria da democracia deliberativa ressalta que a esfera pública representativa precisa estar embebida em uma esfera
pública informal, que prepara e influencia opiniões e vontades sem as constrições de uma discussão programada para a
tomada de decisão política. A esfera pública dos representantes não somente precisa ser regulada pelo “ponto de vista da

justiça”  do  princípio  da  discussão,  mas  também complementada  por  uma esfera  pública  informal.[xl]  O  conceito  de
representação  está  subordinado  ao  de  esfera  pública:  ele  é  a  apenas  o  centro  organizado  ou  foco  da  circulação
comunicativa  de  uma  esfera  pública  não  organizável  que  perpassa  a  sociedade.  Discussões  conduzidas  de  forma
representativa  podem  satisfazer  as  condições  de  justiça  na  participação  política  somente  na  medida  em  que  os
representantes permanecem abertos,  sensíveis  e  receptivos às pressões,  temas,  razões que fluem da esfera pública

informal, com uma base pluralista.[xli]

É nessa esfera pública informal, em que os fluxos comunicativos são selvagens e pouco palpáveis – notícias, reportagens,
comentários,  falas,  cenas,  imagens,  shows  e  filmes,  com  conteúdo  informacional,  polêmico,  educacional  ou  de
entretenimento –, nela que se determina a cultura política, em torno do que Gramsci denominou hegemonia cultural (sem
implicar para Habermas, porém, a busca por um macrossujeito concreto e privilegiado das lutas históricas). A distribuição
justa de poderes comunicativos precisa recorrer às arenas inferiores, em que não há disputa direta sobre poder econômico
ou burocrático, mas sobre definições. Nelas é que atuam movimentos sociais, feministas, ecológicos. Essas pautas se
movem no domínio da comunicação cotidiana e, a partir dela, podem se auto-organizar, condensar e adentrar esferas

públicas mais organizadas.[xlii]

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a



a terra é redonda

Facticidade e validade - 17/10/2021 - 6/16
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

 

Limitação à comunicação existente
Uma  terceira  objeção,  que  teve  muita  repercussão  nas  novas  gerações  da  teoria  crítica,  foi  que  o  pensamento
habermasiano enfocaria seu aguilhão crítico nas discussões já cristalizadas social ou juridicamente, que penetram as
instituições políticas e as direcionam. Essa objeção coloca em dúvida se podemos esperar um resultado correto a partir da
gramática das práticas existentes. As diferentes posições sociais conferem diferentes graus de eficácia discursiva a seus
ocupantes. Preconceitos e privilégios não surgem na deliberação, nem são revidados por bons argumentos, porque são
demasiado furtivos, invisíveis e perniciosos.

A ideia de democracia deliberativa seria demasiado racionalista por ignorar, ou minimizar, a impermeabilidade à discussão
da maior parte dos obstáculos que impedem a efetivação desse ideal. Ela pressupõe que intolerantes, xenófobos, racistas,

estejam abertos à discussão e exponham seus comportamentos nocivos de modo aberto e sujeito à interpelação alheia.[xliii]

Para L. F. Miguel faltaria na obra habermasiana, portanto, uma teoria capaz de perceber as constrições que operam já no
âmbito da linguagem e da comunicação: “no mundo real, os debates sempre são desvirtuados por diferenciais de poder, de

autoridade e mesmo de acesso à fala”.[xliv]

Habermas compartilha do materialismo de Marx e Adorno de que uma crítica do capitalismo não poderia ser feita por meio
de uma crítica da ideologia, sem a vincular a uma teoria da reificação. Permita-me o leitor uma lembrança. Marx já havia
sacado que a  crítica  da  ideologia  era  um aspecto  insuficiente,  secundário,  histórica  e  socialmente  dependente.  Os
indivíduos enxergam suas relações ideologicamente, porque seus interesses são colocados de cabeça para baixo pelos

processos da vida material.[xlv] Explicar com Feuerbach, por exemplo, que a religião é a fixação de uma autorrealização
material em um mundo imaginário não basta para superá-la. As necessidades subjetivas satisfeitas pela religião estão
ancoradas em relações sociais, formas de ajuste a papéis e classes. Da mesma forma, o caráter fetichista do mundo das
mercadorias tem origem no caráter próprio do trabalho que produz essas mercadorias, isto é, o trabalho comodificado. Tal
o sentido da crítica do fetichismo das mercadorias:  elas aparecem necessariamente como valores de troca em uma

sociedade regulada pelo princípio  da troca.[xlvi]  Os valores irracionais  contidos nas ideologias  somente poderiam ser
superados em uma sociedade racional. Tal o sentido da célebre décima primeira tese sobre Feuerbach.

A abordagem de Habermas faz sequência. As ideologias pré-burguesas e burguesas se misturam, enfraquecem, quando não
se dissolvem, à medida que se tornam incompatíveis com a razão funcionalista exigida pelos sistemas econômico e
burocrático modernos.  A predominância  do capitalismo e  da burocracia  não poderiam ser  enfrentadas com críticas

conscientizadoras. “Ela se mostra menos compreensível por meio da reflexão, já que não é mais apenas ideologia”.[xlvii]As
ideologias  são  um  reflexo,  mas  não  o  conceito  dos  sistemas  de  ação  orientados  ao  êxito,  que  se  tornaram

independentes.[xlviii] A Teoria da ação comunicativa refere-se à tese do “fim da ideologia” no sentido de que os imperativos
econômicos e burocráticos avançam despidos de visões de mundo totalizantes: eles “exercem discernivelmente desde fora

sua influência em domínios de ação socialmente integrados”.[xlix]

Em réplica a críticas, Habermas ressalta a origem materialista da abordagem: a crítica da ideologia apenas ataca a
legitimidade das ordens contra as quais as lutas transformadoras se dirigem. Ela não implica a derrubada das instituições

em que essas consciências estão baseadas.[l] Em revisita à obra Conhecimento e interesse, repete quase literalmente a lição
de Adorno de que as formas clássicas de ideologia perderam seu significado: “como o capitalismo funciona e que padrão

distributivo ele produz é algo que se lê hoje em quase todo jornal diário”.[li] A ideologia se tornou tosca, como já dizia

Adorno.[lii]  A  leitura  de qualquer  jornaleco permitiria  perceber  o  que ocorre  na economia moderna:  um capitalismo
internacional desenfreado sem qualquer contrapartida democrática. Mas devemos ler essa passagem até o fim.

Ainda repercutindo a lição adorniana, ela continua que o poder do capitalismo “se instala nos poros dos discursos e das
práticas  cotidianas”  cuja  análise  carece  “de  um  pano  de  fundo  teórico  generalizador  que  fundamente  o  ‘aspecto

sistemático’ na variedade das comunicações distorcidas”.[liii] Agora como antes, a dificuldade teórica está em fazer uma

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a



a terra é redonda

Facticidade e validade - 17/10/2021 - 7/16
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

crítica da ideologia ancorada em uma crítica dos processos objetivos de reificação: de lógicas que operam por trás dos
agentes, independente das consciências individuais.

As ideologias têm a função, como contraparte semântica da reificação, de disfarçar a limitação à ação comunicativa pela

ação instrumental  ou  estratégica.[liv]  Habermas as  define  ora  como “comunicação distorcida”[lv],  ora  como “violência

estrutural”[lvi].  As  ideologias  não se  manifestam como bloqueios  diretos,  senão como convicções  comuns e  fórmulas
estereotipadas que impedem alguém de escutar o que diz o outro, suas pretensões de validade e, logo, a formação de poder

político legítimo.[lvii] Elas se escondem nos “poros da ação comunicativa” e, “sem se tornarem manifestas, apoderam-se da

forma da intersubjetividade de possíveis entendimentos”.[lviii] Para compreender o fenômeno da cegueira ideológica, não é
preciso pressupor os conceitos problemáticos de uma ciência da história ou de uma sociedade consciente de si mesma,
como no modelo clássico, basta a ideia de discussão democrática das instituições estruturantes da sociedade, a qual é
distorcida pela vedação a questionamentos, temas e discussões sobre essas instituições.

Desde Técnica e ciência como “ideologia”  e Problemas de legitimação no capitalismo tardio,  a principal ideologia é,
segundo  Habermas,  o  “privatismo  cívico:  uma  mistura  de  elementos  burgueses  (como  ideologia  do  desempenho,
individualismo  possessivo,  tecnocracia)  e  pré-burgueses  (como  estatismo  ético,  ética  da  pequena  família,  fatalismo
religioso) que despolitizam a esfera pública em prol da realização pessoal e da autodeterminação no seio da família,

consumo e profissão.[lix] A Teoria da ação comunicativa volta a associar a colonização do mundo da vida a essa disposição
dos indivíduos de trocar sua participação nas decisões econômicas e políticas mais amplas da sociedade por algum
benefício enquanto consumidores ou clientes. A autorrealização e a autonomia são interpretadas restritivamente, como
promessas de melhoria de alguma condição de vida dentro dos sistemas capitalista e burocrático, em detrimento da

possibilidade de uma democracia  radical.[lx]  É  um exemplo  importante  dessa  forma de ideologia  a  luta  dos  setores
conservadores pela amoralização dos conflitos políticos, sob o signo de uma visão tecnocrática da política e da sociedade.

As questões políticas são transformadas em questões técnicas para melhor funcionamento do sistema capitalista.[lxi] A
retroalimentação entre reificação sistêmica e ideologia do privatismo cívico reaparece em Facticidade e validade: “[a]
síndrome do privatismo cívico e o exercício do papel de cidadão a partir dos interesses de clientes se tornam tanto mais
prováveis quanto mais a economia e o Estado… desenvolvem um sentido sistêmico próprio, empurrando os cidadãos para o

papel periférico de meros membros da organização”.[lxii]

Uma a uma caíram, assim, as objeções de realismo acrítico em Facticidade e validade – embora muitos conceitos, como de
razão comunicativa, esfera pública, ideologia etc. provavelmente demandassem reconstruções mais articuladas, para as
quais não há aqui espaço. As críticas seguintes praticamente contradizem as anteriores.

 

As objeções de utopismo irrealista
Assim recomeçam as críticas de L. F. Miguel: Habermas teria um ideal normativo não arbitrário, mas que não apresentaria

“nenhum ponto entre o ideal e a realidade”.[lxiii] A efetivação de um debate envolvendo todos os interessados, em sociedade
extensas, populosas e complexas seria impossível. A teoria política de Habermas veria “com suspeita todas as formas de

mediação”.[lxiv]

A primazia do princípio da discussão é possível nas sociedades modernas porque a política organiza-se pela forma do
direito. De fato, as interações comunicativas abrem o risco constante de dissenso, considerando o poder de cada um dizer
“não!”, o que poderia tornar a integração social mediante razões absolutamente improvável. Esse risco é compensado, em
um primeiro  momento,  pela  inserção  da  comunicação  em diferentes  contextos  do  mundo  da  vida.  “A  inquietação
continuada decorrente da experiência e contradição, da contingência e crítica, choca-se no decorrer da práxis cotidiana

com uma rocha ampla e inabalável de padrões consensuais profundos de interpretação, lealdades e habilidades”.[lxv] No
entanto, nas sociedades modernas, não só o pluralismo das formas de vida dissolve gradualmente essa retaguarda de um
consenso de fundo, como também o sistema econômico libera a ação instrumental e estratégica largamente de padrões

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a



a terra é redonda

Facticidade e validade - 17/10/2021 - 8/16
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

consensuais, sobrecarregando esse suporte consensual do mundo da vida.[lxvi]

Essas circunstâncias empurram as discussões sobre o que os cidadãos devem uns aos outros a níveis cada vez mais
abstratos. A argumentação moral a partir de princípios universais precisa justificar seus deveres em um nível muito
elevado de abstração – sem determinação sobre condutas particulares devidas, resultados devidos, responsabilidade pelo
descumprimento etc. Por exemplo: o dever moral de impedir que qualquer pessoa morra de fome precisa ser organizado
como uma forma de produção, transporte e distribuição de alimentos, o que supera em muito iniciativas morais caritativas.
Daí a necessidade de compensar esse risco crescente de dissensos, sejam no nível pragmático, ético ou moral, com um
sistema de regras jurídicas, que determina quais normas e quais procedimentos valem para confrontos de posições. A
institucionalização jurídica consiste precisamente nisso: expectativas normativas que permitem os membros de um coletivo
saber quais comportamentos podem exigir uns dos outros, quando e sob quais circunstâncias devem se comportar de uma
determinada forma. As normas de justiça surgem diante de uma polarização já consumada entre e ação comunicativa e
ação  estratégica.  As  exigências  de  justiça  deriváveis  do  princípio  da  discussão  assumem,  assim,  uma  primazia
organizacional dentro de uma sociedade que controla as relações interpessoais por meio da legislação, decisões judiciais e

dogmática jurídica. Isso é o que sustenta as exigências de cooperação em sociedades complexas e de grande escala.[lxvii]

Segundo a reconstrução de Facticidade e validade, o direito racional moderno pode ser entendido simultaneamente como
um  sistema  (um  complexo  de  regulação)  e  como  um  saber  (relacionado  a  interpretações  normativas  articuladas

cientificamente  e  entrelaçadas  com  uma  moral  de  princípios).[lxviii]  Ele  pode  funcionar  como  uma  “charneira”  ou
“transformador” entre mundo da vida e sistema: uma linguagem especializada aberta na mesma medida à esfera pública e
aos códigos funcionais, a qual possibilita a circulação do poder comunicativo pela sociedade como um todo, para além de

esferas restritas da vida.[lxix] O direito positivo pode ser considerado, assim, tanto constitutivo dos códigos rígidos que
movimentam processos sociais reificantes, quanto o “medium  pelo qual o poder comunicativo se converte em poder

administrativo”.[lxx]  A institucionalização das condições de comunicação torna possível  um emprego efetivo de iguais
liberdades comunicativas, impelindo os cidadãos a um ajuste recíproco de interesses e a um uso não unilateral da razão

prática, por seu entrelaçamento com razões éticas e morais.[lxxi]

 

Interesses de grupo
L. F. Miguel prossegue nas suas acusações dizendo que a teoria da democracia deliberativa tem dificuldade em reconhecer

a legitimidade de interesses e grupos de interesses na arena política.[lxxii]  A ação comunicativa teria como modelo a
comunicação face a face, gerada pelo convívio entre indivíduos, não como pessoas egoístas, nem como representantes ou

porta-vozes de grupos de interesse.[lxxiii] Seu modelo de sociedade seria de indivíduos, impedindo processos de formação e

afirmação de interesses e identidades coletivos.[lxxiv]A teoria habermasiana seria insuficientemente realista por descartar a

ideia de representação, central para a tomada de decisões e para o debate público.[lxxv]

Essa acusação repete aquela feita pelo próprio Habermas ao conceito de poder de Hannah Arendt – que teria feito uma
distinção muito rígida entre ações políticas e ações estratégicas. A teoria da democracia deliberativa não ignora que “a luta
(estratégica) pelo poder político foi mesmo institucionalizada no Estado moderno, tornando-se, portanto, um elemento

normal do sistema político”.[lxxvi]A crítica é repetida em Facticidade e validade, a fim de diferenciar mais detidamente poder
comunicativo do poder social e administrativo: “[o] conceito de poder comunicativo nos obriga a fazer uma diferenciação
no conceito de poder político. A política como um todo não pode coincidir com a práxis daqueles que falam uns com os

outros e agem de maneira politicamente autônoma”.[lxxvii]

Desde Kant, a crítica da razão não se volta contra um uso diferenciado da razão, mas sim contra sua falta de limites e
unilateralizações. Desde a retomada por Horkheimer e Adorno, a unilateralização da razão é associada a um diagnóstico
sobre a sociedade capitalista que submete todos seus domínios à razão instrumental. Para Habermas, da mesma forma, as

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a



a terra é redonda

Facticidade e validade - 17/10/2021 - 9/16
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

ações orientadas ao êxito unilateralizam cada vez mais esferas da vida que deveriam ser mediadas pela ação orientada ao
entendimento. A reconstrução do direito racional não visa eliminar as ações instrumentais e estratégicas de indivíduos ou
grupos,  mas sim as  submeter  ao princípio  da discussão –  o  qual  estimula os  agentes  estratégicos  “a  abandonar a
perspectiva  egocêntrica  de  sua  orientação  ao  êxito  para  estabelecer  critérios  públicos  de  racionalidade  voltada  ao
entendimento”. E esclarece: “Disto não se segue naturalmente que as interações estratégicas não poderiam ter lugar no
mundo da vida. Mas tais interações têm um valor posicional diferente daquele em Hobbes ou na teoria dos jogos… porque
o agente estratégico trata os dados institucionais tanto quanto os outros participantes da interação apenas como fatos

sociais. Na atitude objetiva de um observador, ele não pode se entender com eles na qualidade de segunda pessoa”.[lxxviii]

As sociedades modernas liberam uma grande quantidade de domínios da vida para dissensos e para o uso de ações

estratégicas.[lxxix] Por isso, a ideia de democracia deliberativa não pode ser tomada como “o modelo de todas as instituições

sociais (nem mesmo de todas as instituições estatais)”.[lxxx] Ela se volta antes contra a ideia da democracia que trata as
preferências, escolhas, valores de indivíduos e grupos como dados naturais, ou como atitudes de adaptação cega, em vez

de como resultados de processos de formação racional da opinião e da vontade.[lxxxi] Os filtros da esfera pública e da
discussão igualitária mediada pelo direito não visam dissolver razão comunicativa e razão estratégica, mas pressionar os

participantes a oferecerem justificações aceitáveis na defesa de seus interesses.[lxxxii]

Enquanto a representação política é sempre “minha” ou “sua” e precisa ser atribuída a um sujeito identificável, a discussão

política excede as fronteiras da autoconservação de uma identidade individual ou coletiva.[lxxxiii] Por isso, o portador da
emancipação social é, para Habermas, uma categoria aberta: o cidadão. Há várias lutas e focos de conflito na sociedade
moderna. Esse portador jamais poderia ser hipostasiado em uma classe, gênero, raça, cultura. A ideia de emancipação
social não pode pretender prescrever uma forma concreta de vida emancipada aos demais – uma forma de trabalho,
sexualidade, cultura etc. –, apenas as condições racionais para formas de vida emancipadas. Nesse sentido, a ideia de
soberania popular transforma-se radicalmente: “[a] soberania popular não se concentra mais em um coletivo, nem na
presença fisicamente apreensível de cidadãos reunidos, nem na de representantes associados, mas se realiza na circulação

de deliberações e decisões racionalmente estruturadas”.[lxxxiv]

Em verdade, avançando na leitura, percebe-se que L. F. Miguel somente fingia criticar o modelo deliberativo, assim como
os autoritários fingem buscar a verdade. Os interesses, confessa ele, “não são dados fixos, não são naturais, nem são
reflexos automáticos de determinadas condições materiais”. A existência de identidades e agentes coletivos depende “do

entendimento compartilhado sobre sua situação no mundo, num processo dialógico”.[lxxxv]Com efeito, o cerne da ideia de
democracia deliberativa são esses processos de formação argumentativa das identidades. Democracia e representação faz
uma simulação infantilizante, ao tirar do chapéu, como em um passe de mágica, o vocabulário deliberativo e as condições

necessárias de um entendimento racional.[lxxxvi]

 

Sobrevalorização do consenso
Todas as críticas anteriores teriam origem, segundo L. F. Miguel, em uma razão universal inexistente, uma ilusão unitária

que não reconheceria a multiplicidade dos grupos na sociedade, por “uma busca desarmada pelo consenso”.[lxxxvii] Para o
crítico brasileiro,  essa perspectiva normativa seria pouco confiável  “para a compreensão dos embates políticos,  que

possuem um acentuado caráter agonístico onde o êxito vale mais do que a harmonia”.[lxxxviii] Mesmo que fosse possível um
diálogo desinteressado entre todos, não é plausível supor que um consenso seria obtido, haja vista o conflito moderno de

valores divergentes,  irredutíveis  e  insuperáveis.[lxxxix]  Nos discursos reais,  argumentos racionais  são indissociáveis  da

retórica  e  narrativa.[xc]  A  longa empreitada habermasiana estaria  alimentada por  essa ilusão racionalista.[xci]  O ideal
deliberativo teria, afinal, “um forte componente antipolítico, com a nostalgia de uma comunidade harmônica…”, em um

sonho de “democracia unitária em que as diferenças sociais sejam abolidas”.[xcii]

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a



a terra é redonda

Facticidade e validade - 17/10/2021 - 10/16
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

Que o dissenso constitui a sociedade moderna não só é uma premissa da teoria da democracia deliberativa, como também
um critério normativo, já deve ter ficado claro até essa altura. As reivindicações, discussões mediante razões, em suma, as
ações comunicativas só podem iniciar a partir do reconhecimento do poder dos indivíduos e grupos para expressarem seus
dissensos. E há várias maneiras de expressá-lo. No palco da esfera pública política, esclarece Habermas, os atores sociais
não somente problematizam temas, como também dramatizam suas contribuições e as encenam de maneira tão eficaz que
as mídias de massa possam a assumir suas questões. Suas armas são a reputação, prestígio, credibilidade e outras formas

simbólicas de influência, assim como a dramaticidade e a persistência das suas falas, ações e protestos.[xciii]

A confusão generalizada e seu par inseparável, a estereotipia no pensamento, conduzem as leituras agonísticas de L. F.
Miguel:

(i) A primeira é a confusão entre consenso e orientação ao entendimento. Este vale para todos os usos da língua com
propósitos comunicativos, não importa se um consentimento moral (Einverständnis), um acordo ou compromisso entre
interesses (Vereinbarung ou Kompromiß), ou um consenso sobre uma autocompreensão, identidade ou conciliação de

valores éticos e políticos (Konsens).[xciv] Por certo, o Estado de Direito pressupõe uma dimensão de reconhecimento mútuo
entre agentes que regulam suas relações na forma de direitos e deveres. “Esse reconhecimento recíproco é constitutivo

para uma ordem jurídica, da qual derivam direitos subjetivos reclamáveis judicialmente”.[xcv]  Entretanto, o Estado de

Direito não está baseado em consensos, senão em procedimentos e regras sobre os quais os agentes se entendem.[xcvi]

Mesmo sujeitos ou grupos egoístas, como os idealizados por L. F. Miguel, que pensam somente na execução de seus
próprios interesses e que almejam sua imposição aos demais, são obrigados a buscar compromissos com outros agentes
para fazer valer esses interesse e aceitar regras jurídicas que os limitem. Atores políticos estratégicos já supõem um uso
da linguagem orientado ao entendimento, embora em uma forma ainda unilateral, que não adentra razões éticas e morais
para a regulação de suas negociações, acordos e compromissos.

(iii) A segunda é a confusão entre prioridade substancial e performática do princípio da discussão. Para este, importa
organizar estruturas que estimulem a “atitude performativa de um falante que quer se entender com uma segunda pessoa

sobre algo no mundo”.[xcvii]  Processos  institucionalizados  de deliberação e  decisão são arranjos  que atuam sobre os
participantes para que eles examinem temas, contribuições e informações, de modo que, idealmente, apenas boas razões
passem pelo filtro das discussões. Isso torna as virtudes dos cidadãos, em grande medida, dispensáveis. “Na medida em
que a razão prática é integrada às próprias formas de comunicação e procedimentos institucionalizados, ela não precisa se

materializar nem exclusiva nem predominantemente na cabeça dos atores individuais e coletivos”.[xcviii] A racionalidade é
definida performaticamente. Seu uso pressupõe a atitude de se deixar entrar em certas pressuposições, como falibilismo,
igualdade comunicativa etc., sem predeterminar o conteúdo das intervenções. É dizer: a racionalidade está na disposição
daquele que interage socialmente de problematizar suas afirmações ou ações, de justificar ao outro suas condutas e

enunciados, de corrigir erros e aprender através de razões convincentes.[xcix]

(iii) A terceira confusão é entre universalidade e universalização. A relação entre as dimensões pragmática, ética e moral é
de uma gradual radicalização dos problemas: o problema pragmático de satisfação e ponderação de interesses dados (por
exemplo, na escolha de uma profissão), pode se agravar ao ponto de gerar um problema ético ou clínico acerca de quem se
é ou gostaria de ser (se um administrador de empresas ou teólogo) e, mais ainda, um problema moral quando as ações
conflitam com interesses  e  decisões  existenciais  de  outros  (se  certa  profissão  é  compatível  com o  ponto  de  vista
universalista). Quanto mais radical se coloca a questão mais ela se agudiza no problema de qual vida se gostaria de

conduzir  e  do  que  devemos  aos  outros.[c]  Assim,  a  relação  entre  autonomia  e  heteronomia,  entre  universalismo  e
contextualismo é mediada: sujeitos que participam de discussões são aqueles que se despem de idiossincrasias à medida

que o pluralismo se torna mais e mais acentuado e os temas em debate se tornam mais e mais abrangentes.[ci] Por um
caminho  de  sucessivas  abstrações  dentro  das  organizações  da  sociedade  civil  e  do  sistema  político-democrático,

procedimentos informais e formais de deliberaçãovão descascando um núcleo de razões capazes de generalização.[cii] As
visões de mundo, concepções de vida boa e interesses particulares vão sendo moldados para que possam ser aceitos por
esferas públicas cada vez mais universais, mesmo que não sejam, em si mesmos, universais, o que mantêm discursos

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a



a terra é redonda

Facticidade e validade - 17/10/2021 - 11/16
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

instrumentais, valorativos e principio lógicos intrinsecamente conectados: “…as discussões políticas são de natureza mista.
Mas quanto mais se ocupam com os princípios constitucionais e com as concepções de justiça que lhes estão subjacentes,

tanto mais se assemelham a discursos morais”.[ciii]

Depois de enfrentada a confusão e a estereotipia, a chamada “teoria ampliada da representação” não passa de um pastiche
mal-acabado. Ela invoca os mesmos processos de formação deliberativa dos interesses e das vontades coletivas, quer dizer,

as condições necessárias para o debate público.[civ] Ela invoca o mesmo ideal de não dominação.[cv] A diferença é que não
oferece uma orientação racional para a superação da dominação arbitrária sobre o debate público, nem uma utopia da
racionalização do poder político.

Ao tomar revolução por mera rotação, por assim dizer, L. F. Miguel não percebe, ou finge não perceber, a enorme
mudança ocorrida na constelação do pensamento político provocada por Facticidade e validade. Apesar de afirmar que
Habermas descuida da economia política, a fim de explicar a perda de legitimidade do atual modelo representativo, invoca
o mesmo diagnóstico da crise fiscal e de legitimação elaborado nos Problemas de legitimação no capitalismo tardio, bem

como a contradição lá explicitada entre as tarefas de valorização do capital e obtenção de lealdade das massas.[cvi] Apesar
de acusar Habermas de formalismo, também a representação precisaria ser entendida de modo “formalista” – a saber,
enfatizando os procedimentos de autorização pelos cidadãos para ação política (advocacy) e de prestação de contas pelo

mandatário (accountability), em uma interlocução constante entre representantes e representados.[cvii] Ainda mais notável é
que, apesar de defender a “democracia representativa”, o crítico brasileiro prefira ressaltar que para a advocacy e a
accountability, “a decisão está condicionada – ou, ao menos, balizada – pela agenda pública estabelecida”. E conclui: “a
relação entre representantes e representados depende, em grande medida, dos assuntos tematizados e colocados para

decisão”.[cviii] Seria uma percepção equivocada separar estritamente esfera representativa e decisória da esfera pública,

porque  a  política  moderna  está  fundada  nesta  última,  “como  o  próprio  Habermas,  aliás,  observa”![cix]Aliás,  isso  é
exatamente a primazia heurística do princípio da discussão sobre o princípio da representatividade política.

As  questões  procedimentais  sobre  o  modo de  eleição,  o  estatuto  dos  representantes  (imunidade,  mandato  livre  ou
imperativo, formação de grupos parlamentares) e o modo de tomada de decisões (antecedida de consulta, por maioria, em
um ou mais turnos), precisam ser reguladas à luz do princípio da discussão a fim de garantir iguais poderes comunicativos

entre as partes envolvidas.[cx]A discussão sobre mandatos imperativos ou livres só se coloca se a política não for mais
reduzida  à  mera  negociação  e  implantação  de  interesses  existentes,  representados  por  mandatários  escolhidos.  A
diferenciação entre tipos de representação pressupõe que os interesses não sejam engolidos como algo reificado, mas que
se orientem à troca de argumentos e à modificação por meio de discussões. “Apenas com uma lógica inerente à formação

política da opinião e da vontade entra em jogo um momento de razão que altera o sentido da representação”.[cxi]

Em suma, é preciso que essas falsas contraposições e truques agonísticos não espantem leitores incautos. A nova tradução
brasileira de Facticidade e validade (2020) é muito bem-vinda para os que querem manter seu espírito crítico.

*Felipe Moralles e Moraes é doutorando em filosofia política na Universidade Federal de Santa Catarina (UFSC).

Referência

Jürgen Habermas. Facticidade e validade: contribuições para uma teoria discursiva do direito e da democracia. Tradução:
Felipe Gonçalves Silva e Rúrion Melo. São Paulo, Unesp, 2020, 732 págs.

Notas

[i] Cf. HABERMAS, Jürgen. Facticidade e validade p. 430 ss. [doravante FV]. Esse é um ponto que está presente desde as
primeiras obras, em que Habermas critica a “refeudalização” da esfera pública por estratégias que conferem uma aura de
prestígio a figuras públicas, tal como os aristocratas e monarcas empregavam as cortes como marca de status, a fim de
presentificar um grupo ou o povo, e para transformar a política em um mero espetáculo de aclamações plebiscitárias, o que

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a



a terra é redonda

Facticidade e validade - 17/10/2021 - 12/16
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

ele denomina “esfera pública representativa”, cf. HABERMAS, Jürgen. Mudança estrutural da esfera pública: investigações
sobre uma categoria da sociedade burguesa.  Trad. Denilson Luís Werle. São Paulo: Unesp, 2014, p. 355, 419, 428-9
e479-81.

[ii] SILVA, Felipe Gonçalves; MELO, Rúrion. Apresentação à edição brasileira. In: FV, p. 22.

[iii] FV, p. 124.

[iv]  MIGUEL, Luis Felipe. Democracia e representação: territórios em disputa.  São Paulo: Unesp, 2013, p.  67-8 e 82
[doravante DR]

[v] DR, p. 95.

[vi] FV, prefácio, p. 26.

[vii]HABERMAS, Jürgen. A nova obscuridade: pequenos escritos políticos V. Trad. Luiz Repa. São Paulo: Unesp, 2015, p.
219-24 [doravante NO].

[viii] NO, p. 225.

[ix] NO, p. 231-2.

[x]FV, p. 515-7.

[xi] FV, prefácio, p. 28-9; cf. HABERMAS, Jürgen. Que significa socialismo hoje? Revolução recuperadora e necessidade de
revisão de esquerda. Novos estudos CEBRAP, n. 30, jul. 1991, p. 60.

[xii]FV, p. 49.

[xiii] FV, p. 54 e 72.

[xiv]  FV,  p.  155.  Diferentemente  da  solução  usual,  prefiro  traduzir  o  original  “Diskurs”  como  “discussão”,  em  vez
de“discurso”. Isso porque, se a prática de argumentação fosse entendida como é normalmente, a saber, como uma mera
possibilidade virtual que acompanha os enunciados, um mero querer estar com a razão, essa prática não se distinguiria da
imposição ao outro. A argumentação é concebida por Habermas, diferentemente, como uma disposição comportamental e
linguística para aprender e comprovar o conteúdo semântico dos enunciados. Ela só faz sentido enquanto parte de um
processo cooperativo de aprendizagem. Isso liga os usos da razão ao reconhecimento dos questionamentos e das razões do
outro. Pode-se distinguir, portanto, a “discussão” – no sentido habermasiano de argumentação direcionada ao interlocutor,
a partir de premissas que ele poderia racionalmente aceitar – dos “discursos” – entendidos como meros raciocínios válidos,
que não se direcionam ao outro, ou meras declarações, que apenas expressam a própria visão de mundo, ou meras
conjecturas sobre o outro (cf. HABERMAS, Jürgen. Theorie des kommunikativen Handelns: Handlungsrationalität und
gesellschaftliche Rationalisierung. Band. 1. Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1995, I, p. 62-5, doravante TkH I).

[xv] FV, p. 75-7.

[xvi] FV, p. 124.

[xvii]FV, p. 203; cf. HABERMAS, Que significa socialismo hoje?, p. 58 e NO, p. 233.

[xviii] FV, p. 383.

[xix] FV 198-9, 201-3, 231, 437, 461 e 489; cf.  HABERMAS, Jürgen. Political communication in media society: does
democracy still enjoy an epistemic dimension? The impact of normative theory on empirical research. Communication
Theory, n. 16, 2006, p. 417-9.

[xx] FV 203, 231 e 437; mais especificamente, sobre as tendências fascistas do neoconservadorismo, cf. TkH I, Vorwort zur
ersten Auflage, p. 10 e NO, p. 63-98.

[xxi] FV, p. 489.

[xxii]HABERMAS, Que significa socialismo hoje?, p. 58.

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a



a terra é redonda

Facticidade e validade - 17/10/2021 - 13/16
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

[xxiii] DR, p. 68-9.

[xxiv] DR, p. 72, 84 e 94.

[xxv] DR, p. 86-7.

[xxvi] DR, p. 69, 82 e 126.

[xxvii] DR, p. 81.

[xxviii] DR, p. 91-2.

[xxix] FV, p. 221[traduzo aqui fair como justo, em vez de “equitativo”].

[xxx] FV, p. 62-3

[xxxi] FV, p. 156 e 221.

[xxxii] FV, p. 172-3; cf.Ibid., p. 185.

[xxxiii] FV, p. 178; cf.Ibid., p. 201.

[xxxiv] FV, p. 176-7.

[xxxv] FV, p. 184 e 188.

[xxxvi]FORST, Rainer. The justification of justice: Rawls’s political liberalism and Habermas’s discourse theory in dialogue. In:
_____. The right to justification: elements of a constructivist theory of justice. New York: Columbia University Press, 2012,
p. 119.

[xxxvii]HABERMAS, Jürgen. A inclusão do outro: estudos de teoria política. Trad. Denilson Luís Werle. São Paulo: Unesp,
2018, p. 101 [doravante IO].

[xxxviii] DR, p. 97.

[xxxix]Cf. FV, p. 423-4.

[xl] FV, p. 221 e 226-7

[xli] FV, p. 239.

[xlii] NO, p. 235.

[xliii] DR, p. 88-90.

[xliv] DR, p. 73.

[xlv] MARX, Karl; ENGELS,Freidrich. A ideologia alemã: crítica da mais recente filosofia alemãem seus representantes
Feuerbach, B. Bauer e Stirner,e do socialismo alemão em seus diferentes profetas. Trad. Rubens Enderle, Nélio Schneider,
Luciano Cavini Martorano. São Paulo: Boitempo, 2007, p. 94.

[xlvi] MARX, Karl. O capital: crítica da economia política. Livro I. Trad. Rubens Enderle, São Paulo: Boitempo, 2011, p.
204-6.

[xlvii]HABERMAS, Jürgen. Técnica e ciência como “ideologia”. Trad. Felipe Gonçalves Silva. São Paulo: Unesp, 2014, p.
116-7 [doravante TCI].

[xlviii] TCI, p. 119.

[xlix]HABERMAS, Jürgen. Theorie des kommunikativen Handelns: zur Kritik der funktionalistischen Vernunft. Band 2.

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a



a terra é redonda

Facticidade e validade - 17/10/2021 - 14/16
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1995, VIII, 2, p. 519 [doravante TkH II]

[l]HABERMAS, Jürgen. A reply to my critics. In: THOMPSON, John B.; HELD, David (ed.). Habermas: critical debates.
Macmillan Press: London, 1982, p. 230.

[li] HABERMAS, Observações sobre Conhecimento e interesse, In: HABERMAS, Jürgen. Conhecimento e interesse. Trad.
Luiz Repa. São Paulo: Unesp, 2014, p. 503.

[lii] ADORNO, Theodor W.; HORKHEIMER, Max (Org.). Temas básicos da sociologia. 2 ed. Trad. Álvaro Cabral. São Paulo:
Cultrix, 1978, p. 203.

[liii] HABERMAS, Observações sobre Conhecimento e interesse, p. 503.

[liv] NO, p. 356.

[lv] TCI, p. 119 e HABERMAS, Jürgen. Legitimations probleme im Spätkapitalismus. Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1973,
p. 156 [doravante LpS].

[lvi] HABERMAS, Jürgen. Philosophisch-politische Profile. Erweiterte Ausgabe. Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1981, p.
246 [doravante PpP] e TkH II, VI, 2, p. 278.

[lvii] PpP, p. 246-8.

[lviii] TkH II, VI, 2, p. 278.

[lix] TCI, p. 107 e LpS, p. 106-7.

[lx] TkH II, VIII, 2, p. 514 e 523.

[lxi] TCI, p. 109.

[lxii] FV, p. 123; cf. Ibid., p. 669.

[lxiii] DR, p. 73.

[lxiv] DR, p. 75-6.

[lxv] FV, p. 55-6.

[lxvi] FV, p. 73, 144 e 162.

[lxvii] FV, p. 164-6 e 233.

[lxviii] FV, p. 124.

[lxix] FV, p. 95, 126, 232 e 452.

[lxx] FV, p. 203.

[lxxi] FV, p. 224-5.

[lxxii] DR, p. 72 e 74.

[lxxiii] DR, p. 74 e 92.

[lxxiv] DR, p. 84-5.

[lxxv] DR, p. 75.

[lxxvi] PpP, p. 240; cf. FV, p. 202-3.

[lxxvii]FV, p. 202.

[lxxviii] FV, p. 60-1, n. 18.

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a



a terra é redonda

Facticidade e validade - 17/10/2021 - 15/16
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

[lxxix] FV, p. 61.

[lxxx] FV, p. 390.

[lxxxi] FV, p. 430.

[lxxxii] FV, p. 436-7.

[lxxxiii] FV, p. 43.

[lxxxiv] FV, p. 187.

[lxxxv] DR, p. 125.

[lxxxvi]Cf. FV, p. 442 e 445.

[lxxxvii] DR, p. 74 e 93.

[lxxxviii] DR, p. 77.

[lxxxix] DR, p. 79.

[xc] DR, p. 91.

[xci] DR, p. 80.

[xcii] DR, p. 84 e 134

[xciii] FV, p. 484.

[xciv]WERLE, Denilson Luis. Tolerância e justificação pública. In: _____. Justiça e democracia: ensaios sobre John Rawls e
Jürgen Habermas. São Paulo: Esfera pública, 2008, p. 164.

[xcv] FV, p. 135.

[xcvi] FV, p. 164-5.

[xcvii] FV, p. 52.

[xcviii] FV, p. 437.

[xcix] TkH I, 1, p. 38-9.

[c]HABERMAS, Jürgen. Erläuterung zur Diskursethik. Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1991, p. 103-5.

[ci] IO, p. 97.

[cii]IO, p. 121.

[ciii]IO, p. 165; cf. FV, p. 449.

[civ]Cf. DR, p. 121 e 134.

[cv]Cf. DR, p. 96 e 307.

[cvi] DR, p. 105.

[cvii]DR, p. 117-8.

[cviii] DR, p. 119.

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a



a terra é redonda

Facticidade e validade - 17/10/2021 - 16/16
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

[cix] DR, p. 120.

[cx] FV, p. 226.

[cxi] FV, p. 238.

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a


