
a terra é redonda

Florestan Fernandes – VIII - 11/08/2020 - 1/18
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

Florestan Fernandes – VIII

Por Nildo Viana*

A ambiguidade sociológica de Florestan Fernandes

Florestan Fernandes é considerado um dos maiores sociólogos brasileiros de todos os tempos. Título merecido pelo
conjunto da obra e por sua contribuição, especialmente no contexto da sociologia brasileira. Florestan Fernandes fez várias
pesquisas e análises que são reconhecidas até hoje, como sua análise do negro na sociedade de classes, a sua obra sobre a
revolução burguesa no Brasil,  os  seus  escritos  sobre o  capitalismo brasileiro,  suas  incursões  na discussão sobre a
sociologia brasileira, entre outras.

O nosso objetivo aqui, no entanto, é discutir uma obra específica, considerando-a sintomática do conjunto da obra desse
sociólogo.  É possivelmente sua obra mais  densa e  na qual  lança a  ambiciosa ideia  de realizar  uma “sociologia  da
sociologia”,  ambição que foi  compartilhada por outros sociólogos brasileiros e estrangeiros.  A sua obra A Natureza
Sociológica da Sociologia (1980) assume um significado importante no âmbito da sociologia brasileira e, nesse contexto,
expressa questões da época, o que ajuda a explicar as suas ambiguidades[i].A tese que defendemos aqui é a de que a obra
em questão mostra as ambiguidades de Florestan Fernandes, expressando um determinado momento histórico que atingiu
vários intelectuais que o interpretaram sob formas distintas, e ele o interpretou sob forma específica.

Crise da Sociologia e Crise da Intelectualidade
A Natureza Sociológica da Sociologia é uma obra importante, erudita, que tematiza a sociologia na época em que foi
escrita, o que remetia para a ideia de crise e de explicação sociológica da própria sociologia. Esse foi o desafio que
Florestan Fernandes se propôs: refletir sobre a crise da sociologia a partir de uma abordagem sociológica. O mérito de tal
empreitada é inquestionável, pois, afinal, quantos sociólogos encaram a sua ciência e profissão de forma sociológica?
Poucos, e geralmente de forma superficial. Mas o que seria a “crise da sociologia”? Qual o contexto em que emerge tal
discussão de Florestan Fernandes?

A chamada “crise da sociologia” emergiu no final dos “incríveis anos 1960”. A série televisiva com esse nome mostra um
pouco da época e seus dilemas. A partir da nova hegemonia do Pós-Segunda Guerra Mundial do paradigma reprodutivista
(VIANA, 2019), não havia graves crises nem na sociedade, nem na cultura. Isso significa dizer que não havia crisesnas
ciências em geral e na sociologia em particular. O reprodutivismo, herdeiro do positivismo, apontava para a estabilidade. A
estabilidade foi conquistada depois da Segunda Guerra Mundial e a emergência do regime de acumulação conjugado
(VIANA, 2009). O Estado integracionista (ideologicamente chamado de “Estado de Bem-Estar Social”) com suas políticas
universais, o fordismo e o consumismo, entre outros elementos, conseguiram, nos países capitalistas imperialistas (e isso
deve ficar claro e explícito) uma estabilidade econômica e política que gerou um paradigma hegemônico fundado na ideia
de reprodução e recusa da história, e que tornou moda usar termos como “estrutura”, “função”, “sistema”, entre outros[ii].
Nesse contexto,  o estruturalismo,  o funcionalismo sistêmico,  entre outras ideologias semelhantes,  eram amplamente
hegemônicos. A historicidade do capitalismo é recusada, tanto no que se refere à passagem para uma sociedade pós-
capitalista (o que é permanente na episteme burguesa e em todos os seus paradigmas, sob variadas formas) quanto à uma
nova fase ou novo regime de acumulação.

A crise emerge quando as lutas sociais, especialmente as lutas operárias e estudantis, se ampliam e radicalizam no final

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a

https://aterraeredonda.com.br/florestan-fernandes-viii/


a terra é redonda

Florestan Fernandes – VIII - 11/08/2020 - 2/18
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

dos anos 1960, tal como no caso francês, italiano e alemão. Esse processo de intensificação e radicalização das lutas –
impulsionado pelo declínio da taxa de lucro – acabou corroendo o paradigma reprodutivista e junto com isso gerando a
crise das certezas da época. Uma dessas certezas que entrou em colapso foi a da objetividade das ciências, pois o seu
fiasco ao apontar para a reprodução e permanência diante de uma realidade em mutação, e a substituição da ideia de
“verdade estabelecida” do estruturalismo e do funcionalismo por sua crítica,  aponta para isso.  Os anos 1960 foram
marcados por essas ideologias e os anos 1970 por sua crítica. Talcott Parsons e Lévi-Strauss perderem as suas coroas, na
sociologia e antropologia, respectivamente. No pseudomarxismo, quem perde a coroa é Louis Althusser, que passa de
figura idolatrada para um dos autores mais criticados dos anos 1970[iii].

Nesse  contexto,  emergem as  tentativas  de  solução  do  problema.  Podemos destacar  três  soluções:  a  subjetivista;  a
pseudomarxista e a marxista. A solução subjetivista emergiu, inicialmente, com a ideologia pós-estruturalista, abraçada por
muitos ex-estruturalistas,  como Foucault,  Deleuze,  Guattari,  Lyotard e outros que optaram por uma solução crítico-
burguesa[iv]. Os estruturalistas “perderam sua estrutura” e passaram ao pós-estruturalismo, em sua maioria. Em lugar da
“estrutura”,  inventaram o  “desejo”,  redescobriram a  “sexualidade”,  e  fizeram a  apologia  dos  “grupúsculos”.  Assim,
Foucault (1989) se adapta, mais uma vez (MANDOSIO, 2011), e passa a tratar da “Microfísica do Poder”; Lyotard (1993)
entra em guerra com a totalidade em nome da “pós-modernidade”; bem como outras pérolas semelhantes são jogadas ao
público. Logo depois a criticidade dos anos 1970 vai sendo substituída por um conformismo crescente e Jean Baudrillard
(1986) vai encontrar a “utopia realizada” no capitalismo norte-americano, ou seja, nos Estados Unidos. Outras ideologias
subjetivistas,  bem como doutrinas,  vão emergir,  tais  como o neoliberalismo, estudos culturais,  generismo (a famosa
“ideologia do gênero”, que os supostos críticos conservadores chamam “de gênero”, o que é um contrassenso), entre
outras.

A solução pseudomarxista emergiu através de três posições:  a crítica leninista ortodoxa do pós-estruturalismo e do
“esquerdismo”; a tendência eclética que buscava uma união com as novas ideologias e demandas; a tendência mais radical
que retomava da ideia de luta de classes – abandonada pelo pseudomarxismo althusseriano – sem realizar uma crítica do
seus próprios pressupostos apesar do “revisionismo” que realizava[v]. Assim, alguns, pelo menos num primeiro momento,
se agarraram às ideologias sob forma dogmática e buscaram efetivar a crítica a tudo que fugia do espectro do leninismo,
tal como se vê na crítica ao Maio de 1968 (PRÉVOST, 1973; NIETO, 1971). Também emerge um setor marcado pelo
ecletismo, buscando unir o antigo determinismo econômico ou o discurso sobre “sistema e estrutura” com as novas
ideologias subjetivistas e a preocupação com o “subjetivo”, a “subjetividade” e o “sujeito”, que vai se ampliar nas décadas
seguintes (ANDERSON, 1984; SILVEIRA; DORAY, 1989). Por fim, emerge um setor mais radical no interior do leninismo,
que será rotulado pelos anteriores como “esquerdistas”, que radicalizam a crítica do capitalismo e da ciência. Esse é o caso
de alguns maoístas[vi], trotskistas[vii], entre outros.

A solução marxista assume a forma de marxismo autogestionário e tem em Guillerm e Bourdet (1976) uma de suas
pioneiras e principais expressões (VIANA, 2020b). Nesse caso, trata-se de um desenvolvimento e atualização do marxismo
tomando como ponto de partida a ideia de autogestão, slogan revolucionário dos estudantes franceses durante o Maio de
1968, para retomar a essência do marxismo e seu caráter revolucionário e autogestionário. Assim, um conjunto de obras,
algumas ambíguas, emergiram e expressaram teoricamente as lutas radicais do final dos anos 1960[viii].

Essa longa contextualização ajuda a entender a chamada “crise da sociologia”. A rebelião estudantil de Maio de 1968 e
pré-revolução operária que lhe acompanhou não só declarou a “morte do estruturalismo”, mas de todas as ideologias
correspondentes ao paradigma reprodutivista, tal como o funcionalismo sistêmico na sociologia, tendo em Parsons e
Merton dois de seus maiores representantes. Mas não só isso: as ciências humanas em geral – e não só elas, mas a filosofia
e até as ciências naturais – foram denunciadas como parte da razão instrumental e do poder. Os estudantes franceses
denunciaram a sociologia, a antropologia e seu vínculo com o imperialismo, entre outras disciplinas e a própria ciência. Os
intelectuais são atingidos diretamente nesse processo, pois a sua produção científica (e não só ela) é denunciada em seus
vínculos com o poder e o capital. Foucault tenta recuperar o intelectual ao mesmo tempo em que o critica. Não deixa de
ser curiosa a busca de relegitimação do intelectual por parte de Foucault: diz que as “massas” já sabem, que os grupos
devem efetivar suas lutas sem “porta-vozes”, afirma que a teoria é totalizante e tudo que é totalizante é ligado ao poder, e,
ao mesmo tempo, defende o “intelectual específico”, o especialista que deve fazer sua própria luta na sua especialidade, tal
como no seu exemplo sobre o físico (VIANA, 2013a). Aqui temos um conservadorismo travestido de radicalismo. Os
intelectuais só são importantes e úteis quando estão longe das “massas” e se reduzem ao “idiotismo da especialização”,

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a



a terra é redonda

Florestan Fernandes – VIII - 11/08/2020 - 3/18
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

para retomar expressão célebre de Marx. Isso significa não só afastar o proletariado (e o conjunto das classes inferiores)
dos intelectuais e da teoria, como também relegitimar o intelectual e a ciência desde que ela fique longe das lutas sociais,
pois as “massas” e os “grupos” já possuem sua consciência, “melhor do que ninguém”, o que revela aqui um subjetivismo
metafísico (e que vai fazer fortuna posteriormente). O fantasma do Maio de 1968, no qual os estudantes revolucionários e
radicalizados se aproximaram do movimento operário, é esconjurado, o que demonstra, mais uma vez, o conservadorismo
de Foucault.

O impacto disso gerou a crítica da ciência e da razão em geral (enquanto que os estudantes e a cultura contestadora
questionavam a  razão  instrumental  e  o  vínculo  da  ciência  com o  poder  e  não  qualquer  manifestação  racional),  o
irracionalismo, e outras bizarrices intelectuais. Por outro lado, gerou um período de produção crítica sobre as ciências
humanas e a sociologia. Alguns antropólogos franceses, que se autodenominavam marxistas, como Gerard Leclerc (1973) e
Jean Copans (1974), denunciavam o vínculo da antropologia e do colonialismo. Esses são os “incríveis anos 1970”, que não
ganharam série televisiva. Os vínculos da sociologia e da antropologia com o poder não era mais velada para quem
quisesse pesquisar e Maurício Tragtenberg (1978) mostra isso com grande quantidade de dados e informações em 1978,
lançando mão de bibliografia de anos anteriores[ix].  Os sociólogos e antropólogos são denunciados e,  assim, alguns
encarnam a crítica e se tornam críticos, enquanto que outros buscam a volta da legitimação perdida.

Os sociólogos e a sociologia, mesmo os mais moderados, não podiam simplesmente fazer de conta que nada acontecia.
Assim, a partir do final dos anos 1960 o tema da “crise da sociologia” emerge. Florestan Fernandes cita Alvin Gouldner
(1979), The Coming Crisis of Western Sociology, publicado em 1970. Mas ele poderia ter citado também outras obras,
como, por exemplo, Robert Merton que, em 1975, citou essa obra do seu ex-aluno e intitulou um item do seu capítulo de
livro como “A Crise Crônica da Sociologia” (MERTON, 1977). Essa percepção da crise da sociologia, da ciência, da cultura
em geral (no fundo, crise do paradigma reprodutivista e busca de ofuscar o marxismo, o principal adversário e o inspirador
das lutas sociais) é abordada sob formas distintas por distintos sociólogos. Os sociólogos, como indivíduos concretos, são
portadores de concepções sociológicas e políticas, possuem uma determinada situação na esfera científica e na subesfera
sociológica, vivem em determinadas situações pessoais, familiares, de classe, nacionais. Assim, além desse contexto geral e
da ideia  de crise  e  mal-estar  reinante  nas  ciências  humanas,  havia,  no caso brasileiro,  uma situação marcada por
movimentos sociais populares autônomos e lutas operárias, cujo ápice foram as greves de maio de 1978 em São Paulo[x].

Uma Análise Sociológica da Sociologia
É nesse contexto que vem a luz A Natureza Sociológica da Sociologia. E Florestan Fernandes explicita o peso disso. Ele
explica que a obra é composta por anotações de aulas ministradas na PUC-SP em 1978, no seu Programa e Pós-Graduação
em Sociologia. Ele explicita a proposta do livro:

Há tempo namoro a ideia de fazer uma autêntica análise sociológica da sociologia e de uma perspectiva que vá além da
chamada “sociologia crítica” (com um nível de engajamento que a nova esquerda e a “sociologia marxista” demonstraram,
na década de 60 e no início da década de 70) (FERNANDES, 1980, p. 9-10).

O autor também consegue apontar o contexto no qual o processo ocorre, a partir de sua interpretação do mesmo:

Não pretendia voltar nem à condição de professor, nem aos temas acadêmicos. Depois de 1969, a minha identificação com
a sociologia e com os papeis intelectuais do sociólogo sofreu uma crise. A crise surgiu entre 1969 e 1972, em Toronto,
(onde, aliás, ela não deveria ter lugar: para mim a oportunidade era daquelas que são vistas como o coroamento de uma
carreira de “nível internacional” – mas foi exatamente essa oportunidade que funcionou como o equivalente do poço em
que ficou o jovem José; saí de lá transformado e dentro de uma crise de longa duração, da qual ainda não emergi). Para
ficarmos no essencial: a sociologia perdeu o seu encanto para mim; e o sociólogo profissional converteu-se numa pessoa
que luta mais para sobreviver e ganhar a vida – enfim, para preservar e reforçar sua condiçãozinha de classe média – do
que pela verdade inerente á natureza científica e, portanto, revolucionária da explicação sociológica. Queiramos ou não,
sob o capitalismo e dentro de uma sociedade capitalista (“forte” ou “fraca”; “democrática” ou “autocrática”), os controles
externos e a repressão da imaginação sociológica corroem tanto a sociologia como ciência, quanto os papeis intelectuais
construtivos do sociólogo. Seria essa uma saída fácil para eximir-me do que deixei de fazer? Parece-me que não. O que eu
poderia fazer? Aceitar uma posição que consolidava meu “nível internacional” e pela qual me acomodaria à autodefesa

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a



a terra é redonda

Florestan Fernandes – VIII - 11/08/2020 - 4/18
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

internacional da ordem capitalista? Ou conduzir-me como uma espécie de “cruzado em uma ordem monástica”? Ao decidir
voltar ao Brasil e fixar-me aqui, de fins de 1972 em diante, não avaliara bem o que estava fazendo: eu próprio lancei-me
dentro de outro poço, este mais tenebroso. Se consegui sobrenadar, foi por causa do trabalho que sobrara, dos antigos
compromissos com a universidade brasileira e canadense; e das poucas conferências que estudantes e professores (ou o
Sedes) me proporcionaram para ser gente (à medida que o sociólogo também contém uma pessoa vinculada com uma
consciência e com um estado de inconformismo ou de rebelião). Agora, retomo a ligação institucional (primeiro, ocasional,
com o Sedes, em 1976 e 1977; em seguida, mais formalizada, com a PUC). Todavia já não sou nem a mesma pessoa nem o
mesmo sociólogo. Todo esse período de crise fermentativa levou-me a frustrações demasiado profundas e a decepções que
não podem ser corrigidas ou superadas. Quando alguém se lança à frente e descobre que não tem cobertura, a verdade
sobre as instituições e os seus tipos humanos, os movimentos políticos e sua consciência sobem à tona. O Brasil se revelou
melhor para mim nesse longo período de amargura sem pessimismo e de luta por teimosia (como um limite puro da
vontade de proclamar aos quatro ventos: por mim a ditadura não passará!) (FERNANDES, 1980, p. 14).

Esse trecho da introdução do livro de Florestan Fernandes é um depoimento da crise pessoal vinculada com a crise
nacional e geral. Ela revela não apenas a existência de problemas e crises em vários aspectos da sociedade da época, mas,
a percepção e situação individual diante dela. O indivíduo também estava em crise. Trata-se de uma crise individual do
sociólogo Florestan Fernandes no interior de uma crise social[xi]. Esse depoimento revela, por um lado, uma situação
social real, e, por outro, a inserção de um indivíduo, um sociólogo nessa situação. Porém, revela a forma específica como
ele interpreta a situação, tanto a sua quanto a social. O depoimento revela valores de Florestan Fernandes, bem como
interpretações, esperanças e desilusões, entre outros processos. Em matéria de valores, aparece a sociologia. Ele coloca
não apenas a crise da sua identificação com a sociologia e o papel do sociólogo, o que significa que ela era um valor
fundamental  para ele,  e  o “desencanto” em que ele caiu,  mas,  ao mesmo tempo,  a recupera ao responsabilizar os
“controles externos”,  e a “a repressão da imaginação sociológica”, que, segundo ele, “corroem tanto a sociologia como
ciência, quanto os papeis intelectuais construtivos do sociólogo”. Aqui, além da revaloração da sociologia (que reaparecerá
na obra ao colocar o caráter “revolucionário” da ciência e da sociologia), apresenta a sua defesa ao colocar o problema
como externo a ela. É desse elemento externo que surgem as “frustrações mais profundas e decepções”. Os valores
aparecem ao lado da concepção de que a sociologia, em si, é positiva, é a ordem capitalista, as instituições, os “tipos
humanos”, que a deformam. É possível perceber, nesse depoimento, uma dicotomia entre o sociólogo e o indivíduo com sua
posição política. Essa dicotomia se manifesta como uma ambiguidade no decorrer do texto e expressá-la é nosso objetivo.

Porém, antes disso, é necessário deixar claro que, pelo que foi dito por Florestan Fernandes nesse depoimento e em outras
partes do livro, há uma honestidade no posicionamento. Alguns intelectuais deixam transparecer sua desonestidade com
muita facilidade, enquanto que outros já disfarçam melhor. Alguns já são transparentes em sua honestidade. Florestan
Fernandes coloca a sua crise pessoal, o contexto e suas decepções. Isso, sem dúvida, não é suficiente para dizer que ele é
um intelectual honesto, mas o conjunto aponta para isto[xii]. A honestidade intelectual e política de Florestan Fernandes
está explícita na nota explicativa e na introdução. Concordemos ou discordemosde suas ideias[xiii], esse reconhecimento é
necessário. Sem dúvida, esses elementos não são suficientes para ter certeza, mas são um indício e não há elementos em
contrário, e o pressuposto de que todos são inocentes até haver provas em contrário vale para este caso.

Isso torna ainda mais curiosa a “sociologia da sociologia” de Florestan Fernandes. O primeiro capítulo da obra trata da
“Herança clássica e o seu destino”, na qual ele aponta alguns pontos de reflexão e vai se posicionando diante deles. Ele já
aponta que sua concepção de “sociologia clássica” não é a institucionalizada e hegemônica (para a qual, corretamente,
seria composta por Durkheim, Marx e Weber)[xiv] e sim algo mais fluido e pouco definido. O autor faz reflexões sobre a
ciência e a situação de classe, na qual coloca o vínculo e as relações contraditórias entre sociologia e revolução burguesa,
o que abre caminho para sua tese de “polaridade dominação” e “polaridade revolução” no pensamento sociológico. Após
isso, Florestan Fernandes efetiva uma reflexão sobre os “parâmetros externos da sociologia como ciência”.

A discussão desse capítulo gira em torno da relação entre sociologia e sociedade, seu vínculo de classe e com a burguesia.
No fundo, apesar do seu “desencantamento com a sociologia”, Fernandes visa retomar a legitimidade da sociologia.
Algumas afirmações deixam isso explícito: “a ciência não é um subproduto cultural da burguesia” (p. 22), apesar de sua
expansão coincidir “com a eclosão revolucionária da burguesia”. E como é a busca de relegitimar a sociologia? Ela ocorre
sob duas formas: a primeira é através da distinção entre a “polaridade da dominação”, que mostra a “má sociologia”, e a
“polaridade da revolução”, que mostra a “boa sociologia”; a segunda através da amenização dos efeitos deletérios da “má

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a



a terra é redonda

Florestan Fernandes – VIII - 11/08/2020 - 5/18
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

sociologia”. Posteriormente aparece uma terceira forma, que é a responsabilização por fatores externos à sociologia.

A relação entre ciência e sociedade capitalista não é apontada adequadamente e ao colocar que a primeira não é um
subproduto da burguesia, já demonstra uma ambiguidade que vai ter continuidade em toda a obra. Em alguns momentos,
até o empirismo e Parsons são defendidos – e não precisa ser um pensador revolucionário para criticá-los, pois Wright
Mills (1982) o fez, mas Florestan Fernandes, que se coloca na “polaridade revolução”, o repreende, algo bastante curioso.
Fernandes diz que houve exagero por parte de Wright Mills e conclui: “tudo isso sugere que temos que rever as críticas
superficiais e apressadas ao ‘empirismo’ e à análise estrutural-funcional” (p. 40). Fernandes mostra aqui como resolveu
sua crise como sociólogo, relegitimando a sociologia, o que pressupõe salvar a ciência em geral e amenizar os efeitos do
que ele mesmo denomina “sociologia da ordem”.

No segundo capítulo,  Florestan Fernandes aborda a relação da sociologia com o “capitalismo monopolista”.  Aqui se
apresenta uma perspectiva mais crítica, o que se manifesta na discussão sobre a “revolução científica da técnica e a
tecnificação da ciência”, mostrando a situação da sociologia durante o “capitalismo monopolista”, momento que gera a
especialização e o radicalismo abstrato, dois produtos do novo contexto. Há uma reflexão interessante sobre a pulverização
da sociologia e suavinculação mais estreita com o capitalismo.

Em termos concretos, porém, o sistema institucional da ciência não se autodetermina bem se autorregula: ele está sujeito
ao caos imperante no sistema de produção capitalista, e por acréscimo, à multiplicação desse caos pelas condições em que
a ciência é incorporada ao sistema de produção capitalista e ao sistema capitalista de poder. Ele não tem controle ideal (ou
apreciável)  sobre  o  afluxo  de  recursos  materiais  e  humanos  com base  no  qual  se  determinam sua  organização  e
crescimento ou se define o significado de certos desenvolvimentos da ciência e para estes dois sistemas. Por conseguinte, o
comando de seus dinamismos fica em seu exterior: ou nos centros de decisão das instituições que empresariam a ciência
como negócio e motivo de lucro […]; ou nos centros de decisões das instituições que agregam a ciência a algum tipo de
controle, de segurança ou de poder […]. Nos dois casos, o sistema da ciência aparece como heteronômico (ou dependente)
e está sujeito a uma hegemonia externa.  O que importa ressaltar  é  que apenas ocasionalmente poderá haver uma
convergênciafundamental  de interesses ou de valores.  Pela própria natureza das coisas,  os dois  centros de decisão
preponderantes  não  estão  empenhados  no  “crescimento  ideal”  do  output  científico  propriamente  dito.  Mas  nas
possibilidades  de  converter  output  científica  em  “lucratividade”,  em  “controle”,  em  “segurança”  ou  em  “poder”
(FERNANDES, 1980, p. 56).

Nesse contexto Fernandes realiza a crítica da “sociologia profissional”, pois “ela é uma conexão estrutural da prática
burguesa”. Porém, ela está envolvida na “polaridade dominação” no capitalismo monopolista, mantendo uma “prática
burguesa racionalmente conservadora, reacionária e contrarrevolucionária” (p. 61).

A isenção pressuposta pela neutralidade ética do sociólogo corresponde à fórmula: mantidas as atuais condições de
manifestação e reprodução da ordem, tudo é normal, o que associa a sociologia à prática burguesa de modo conformista,
mas não “irracional”. É um conformismo adaptativo, profissional. Porém, ele se realiza através do pensamento sociológico
e da pesquisa sociológica “positiva” e “operacional”. O que no limite indica que, posta sob a ameaça de extinção, a prática
burguesa apela para um conformismo que deve possuir uma eficácia equivalente à da prática antiburguesa revolucionária.
Todos os recursos institucionais e dinâmicos necessários à preservação, fortalecimento e reprodução da ordem burguesa
devem ser  descobertos  pelos  cientistas  sociais  –  o  sociólogo profissional,  inclusive –,  o  que encadeia o  capitalismo
monopolista a revoluções técnicas e institucionais destituídas de potencial político para a transformação revolucionária do
mundo (FERNANDES, 1980, p. 61).

Aqui se observa uma crítica da sociologia da ordem, a que é profissional e especializada. Mas Fernandes não deixa de lado
a oposição. Cita Christopher Lasch que coloca que o intelectual crítico está fadado ao fracasso, pois não encontra apoio
num movimento socialista forte e no movimento operário. Fernandes afirma que, no entanto, o fenômeno é mais complexo.
Ele coloca a questão do aparato repressivo, que busca neutralizar e fragmentar a “oposição contra a ordem”. Logo, o
problema é mais a pulverização da luta de classes. Além disso, “o sistema repressivo dessa mesma sociedade é bastante
poderoso e flexível para tolerar e absorver o radicalismo que não possui meios institucionais para se converter numa força
cultural e política” (p. 62). O isolamento dos intelectuais “é o produto deliberado de uma política cultural, que dimensiona
o radicalismo intelectual e o condena a gravitar sobre si mesmo, como um ‘radicalismo abstrato’ e, portanto, vazio” (p. 62).
Assim,  temos  a  separação,  nas  universidades  e  pesquisas  científicas,  do  intelectual  e  das  mudanças  políticas

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a



a terra é redonda

Florestan Fernandes – VIII - 11/08/2020 - 6/18
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

potencialmente revolucionárias. Nesse sentido, a sociologia crítica, não é uma ameaça para a ordem. A sociologia crítica e
a “insurrecional” podem ter suas obras comercializadas e a sua existência ao lado da sociologia profissional pode ser
apresentada como uma das vantagens da “sociedade democrática”.

Após  apresentar  esse  dilema marcado pela  existência  de  uma sociologia  profissional  extremamente  especializada e
conformista convivendo com uma sociologia crítica que não ultrapassa o nível de um “radicalismo abstrato”, Fernandes se
volta para analisar a “nova sociologia da ordem” e destaca as críticas de Wright Mills e Gouldner à sociologia dominante.
Ele distingue entre ambas as críticas, pois Wright Mills poderia ser considerado como “o último clássico” da sociologia e
Gouldner apenas “um sociólogo de alto porte científico”. Porém, Fernandes se equivoca aqui. Afinal, por mais que suas
críticas ao funcionalismo e empirismo sejam boas, bem como suas outras contribuições, Wright Mills está muito longe de
ser um clássico – tanto no sentido mais adequado do termo quanto num sentido mais lato. Porém, essa classificação não
tem muita relevância e não nos ocuparemos dela. O que interessa é a interpretação de Fernandes da “nova sociologia da
ordem”,  que ele  identifica  com a  sociologia  criticada por  Mills  e  Gouldner.  Ela  continua sendo uma sociologia  da
“polaridade dominação”,  mas é adaptada ao “capitalismo monopolista”.  Nesse contexto,  Fernandes apresenta alguns
insights  interessantes[xv].  Uma  delas  é  a  percepção  da  recusa  da  história,  apesar  de  inserida  numa  discussão
abstratificada sobre “tempo sociológico”.

A nova sociologia, constituída sob o impacto direto ou indireto da polaridade dominação, sob o capitalismo monopolista
maduro, repele todo historicismo, extirpa a historicidade na interpretação do concreto e ignora as relações recíprocas
entre  estrutura  e  história.  Trata-se  de  um  expurgo  empírico,  teórico  e  prático.  Contudo,  ainda  não  se  discutiu
sociologicamente (a nível de “fato consumado”, de ideologia ou propriamente epistemológico) o que essa depuração
significa. É obvio que a tendência não elimina a história real nem o que ela acarreta para o “destino” do mundo burguês e
do capitalismo monopolista. Podemos fechar os olhos a uma realidade chocante; ela continuará a mesmae, se for o caso,
permanecerá igualmente ameaçadora e destruidora (FERNANDES, 1980, p. 70).

O insight, aqui, constitui na percepção parcial da recusa da história, mas não ultrapassa isso e a insere num quadro
interpretativo ideológico e antinômico, o que pode ser visto na antinomia entre “estrutura e história”, que, aliás, dominará
o pseudomarxismo e a discussão entre “estrutura e sujeito” em Perry Anderson (1984) ou entre “leis econômicas” e
“sujeito revolucionário”, em Agnes Heller (1982). Florestan Fernandes enxerca a recusa da história, mas não percebe suas
bases reais e seu real significado, o que pressuporia aprofundamento e radicalização do seu pensamento. Outro insight é a
percepção da força do formalismo, que já havia sido percebido – por ser demasiadamente evidente – por vários autores,
com uma análise mais crítica em Lefebvre (1992), e da cibernética:

Quando a sociologia se torna, a um tempo, “sociologia da ordem” e “sociologia da defesa da ordem”, a ordem é vista
simultaneamente como objeto de investigação, análise e interpretação e como a reserva última do poder de discussão posto
nas mãos das elites dos setores dirigentes das classes dominantes (isto é, como formidável técnica política). Aqui está o nó
da questão.  A ordem é simulada e miniaturizada como se fosse um sofisticado aparato (ou sistema) eletrônico.  Os
computadores não invadiram, pois, apenas os “meios de conhecimento” da sociologia. Eles impregnaram a imaginação
sociológica, levando-a a praticar uma “redução cibernética da realidade”. Em consequência, a ordem deixa de ser um fato
histórico: surge como uma massa de recursos e de resultados, cujo fluxo pode ser calibrado e regulado, reciclado ou
recomposto de acordo com determinações estabelecidas por certos comandos centrais (ou subcomandos) (FERNANDES,
1980, p. 74).

Aqui o reducionismo sob a forma de redução da realidade a modelos (no caso citado a cibernética) é percebido, embora a
redução ao modelo linguístico, realizada pelo estruturalismo, não aparece, bem como outras manifestações do paradigma
reprodutivista, além de sua similaridade com o regime de acumulação conjugado (VIANA, 2019) não emerge, a não ser
numa vaga referência ao “capitalismo monopolista”.

O terceiro capítulo pode parecer, de certo modo, pouco compreensível. Ele trata da sociologia e sua relação com o que
Fernandes denomina “socialismo de acumulação”. Esse é, sem dúvida, o pior capítulo do livro. Por um lado, as citações de
Lênin e a tentativa de justificar o capitalismo estatal da antiga União Soviética mostra uma concepção pouco crítica e sem
vínculo com o marxismo, pois não parte da análise das relações sociais concretas e nem da perspectiva do proletariado. A
reflexão sobre a sociologia no “socialismo de acumulação” apresenta a mesma falta de senso crítico e fundamentação que a
da sua base real. O pressuposto do maior desenvolvimento da sociologia no “socialismo”, embora amenizado no decorrer

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a



a terra é redonda

Florestan Fernandes – VIII - 11/08/2020 - 7/18
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

do texto, não tem nenhuma fundamentação e a falta de trabalhos sociológicos relevantes para serem citados é suficiente
para se perceber isso.

O capítulo quarto é o que mais prometia, pois abordaria a questão das relações entre sociologia e marxismo e da “crise da
sociologia  marxista”.  Nesse  contexto,  Fernandes  mostra  sua  discordância  tanto  em relação  aos  que  consideram a
sociologia incompatível com o “socialismo científico” quanto aos que pensam que o marxismo é uma ciência, ou, mais
especificamente, uma sociologia.

Qualquer que seja o conteúdo de verdade de tais aproximações interpretativas, elas são parciais. E é fundamental que se
entenda,  como ponto  de  partida,  que não perfilho  nenhuma das  confusões  implícitas.  Se  o  marxismo contém uma
sociologia, ele vai muito além disso; se a sociologia encontrou no marxismo uma de suas raízes, ela também o transcende.
Portanto, seria falso e simplificador tomar a diretriz “tudo ou nada”, que nasce de um mecanismo estreito e de um
dogmatismo cego. Se localizamos as duas polaridades do pensamento sociológico clássico, não foi para ficar nesse limite
de um pseudo “bem sem saída” (que evoca a circularidade da “sociologia burguesa” versus “sociologia proletária”). Se, de
fato, a sociologia fosse inconciliável com o socialismo científico, o que seria do marxismo diante de outras doutrinas
socialistas, que se revelaram incapazes de converter a crítica da sociedade capitalista em uma teoria da revolução contra a
ordem? Porém, se o marxismo tão somente uma ciência social e, de maneira específica, uma sociologia, o que seria do
próprio socialismo científico e das revoluções históricas que ele alimentou? Também não existe a necessidade de agradar a
gregos e a troianos. Como se faria numa “linha eclética”: uma pequena infusão de sociologia no marxismo e pronto, aí está
o socialismo científico; e uma ou duas pitadas de marxismo na sociologia e pronto, aí está a sociologia “verdadeiramente”
científica! (FERNANDES, 1980, p. 110-111).

Marx, complementa Fernandes, foi o maior expoente do socialismo e um dos clássicos da sociologia. “Essa coincidência
não pode ser fortuita” (p. 111). E Florestan Fernandes visa demonstrar isso de forma sintética, pois seria algo muito
extenso e que seria equivalente a um curso (o que seria equivalente a outro livro) e por isso define três tópicos para
discutir.  A questão da negação da ordem na sociologia clássica, o que é sociológico no materialismo dialético e no
materialismo histórico e a questão se existe uma crise na sociologia marxista são esses três tópicos. Assim, Fernandes faz
algumas digressões sucintas sobre a questão da contribuição de Marx e da relação com as classes e a sociologia, entre
outros aspectos. Ele conclui esse tópico colocando as funções sociais das descobertas marxistas: ser uma força cultural
direta; promover uma ampliação e aprofundamento da racionalidade da consciência operária; ser um elemento pedagógico
para o desenvolvimento da consciência de classe; formar um horizonte cultural revolucionário para além do “idealismo
utópico”. E conclui colocando que tais funções geram “exigências puramente científicas”, tal como se nota nas críticas de
Marx aos economistas clássicos. A sociologia marxista tinha que ultrapassar a sociologia da ordem por ter que ser “mais
ambiciosa, rigorosa e objetiva no uso de técnicas científicas de observação e interpretação” (p. 116). Ela tinha que ir além
e não ficar no “meio do caminho”, unindo construção da teoria e realizar a negação, obrigando o pesquisador a “combinar
a explicação com a transformação do mundo” (p. 117).

A sua discussão sobre o que há de sociológico no que ele denomina “materialismo dialético” (uma curiosa concessão ao
stalinismo), complementada por citações de Henri Lefebvre (1969c) e sua obra sua essa temática – uma das piores coisas
que o sociólogo francês escreveu – é um tanto confusa e não ultrapassa algumas considerações gerais sobre o “modo de
pensar dialético” e questões genéricas cujo caráter sociológico não se revelam com clareza. No caso da exposição do que
existe de sociológico no materialismo histórico, o que é uma tarefa muito mais fácil pela proximidade temática, também
não ultrapassa o nível da discussão temática (as análise das revoluções e da luta dos trabalhadores, por exemplo), por um
lado, e de considerações abstratas sobre método e unidade do momento prático e do momento teórico. A conclusão é a de
que o elemento sociológico do materialismo histórico pode ser sintetizadona relação com a crítica da economia política, a
constituição de uma sociologia “diferencial” e “histórica” e superação do positivismo na ciência social. Sem dúvida, tais
elementos dificilmente poderiam justificar o “sociológico” no materialismo histórico. O argumento mais forte é o seguinte:

O  materialismo  histórico  criou,  por  sua  vez,  a  sua  própria  teoria  sociológica.  Embora  “estritamente  empírico  no
procedimento” [Korsch], graças à reconstrução e explicação dialéticas do real, converteu-se no modelo sociológico por
excelência de interpretação do desenvolvimento como um “movimento vivo” ou como uma “transformação contínua” pela
qual se ligavam estruturas e duração histórica (FERNANDES, 1980, p. 124).

Assim, referindo-se a Marx, coloca que ele em contraposição à historiografia tradicional, que apresentava os processos

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a



a terra é redonda

Florestan Fernandes – VIII - 11/08/2020 - 8/18
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

históricos  no  plano  da  reprodução  e  da  repetição,  entre  outros  aspectos;  em contraposição  à  sociologia  formal  e
sistemática, apontava formas e conteúdos no tempo e no espaço e em interação estrutural, funcional e histórica; em
contraposição  à  sociologia  comparada  expressava  a  variação  contínua  fora  e  acima  das  limitações  mecanicistas  e
conjecturais da análise classificatória e de suas projeções evolucionistas” (p. 124-125). Assim, estes e outros elementos
apontados por Fernandes visam mostrar o que há de sociológico no materialismo histórico, mesmo que a teoria tenha
ficado “estreitamente ligada ao estudo concreto do modo de produção capitalista, da sociedade de classes e do Estado
democrático burguês” (p. 125).

Florestan Fernandes encerra o capítulo com uma discussão sobre a suposta “crise da sociologia marxista”. Algumas
considerações gerais são feitas – inclusive uma breve e acertada observação crítica a Habermas –, para fazer algumas
digressões históricas e realizar a separação entre “crise do marxismo” e “crise da sociologia marxista”. Fernandes nega a
existência de uma crise do marxismo, a partir de algumas considerações históricas gerais e sobre o “socialismo real”. No
que se refere à uma crise da sociologia marxista, aponta que essa não existe no sentido de uma “falta de dinamismo” no
pensamento marxista e cita Hilferding, Rosa Luxemburgo, Lênin, Gramsci, para demonstrar isso. Mas, ao mesmo tempo,
reconhece uma certa crise no interior da “sociologia marxista”:

A “crise da sociologia marxista”, não obstante, aparece concretamente em dois níveis distintos. Numa linha horizontal e
segundo influxos ocasionais, como imantação de uma freagem do movimento socialista real. […]. Numa linha vertical e
persistente, configuram-se limitações de outro tipo. É fácil de detectar-se: os “círculos marxistas” cultivam um pedantismo
erudito e uma tendência arraigada a ver na sociologia apenas uma manifestação da “ideologia burguesa”. Ambos os
fenômenos  são  curiosos.  Um intelectualismo esquerdista  e  altamente  suscetível  à  moda!  Ele  existe  e  dá  origem a
“especialistas em Marx” (em menor escala, em Marx e Engels). Esses especialistas não se fecham sobre si mesmos;
fecham-se nos escritos e nas ideias de Marx (ou de Marx e Engels), praticando uma tradição de “ótica enviesada”, que
seria abominável para os dois fundadores do marxismo. Recusam-se à rotação sociológica, que os exporiam, quer aos “fatos
chocantes” da época atual, quer à “ação militante”, que é indispensável. Uma forma de alienação, em suma, cultivada em
nome do marxismo! (FERNANDES, 1980, p. 135).

Ele não deixa de citar o “preconceito inveterado contra a sociologia”, gerado por um militantismo “cego ou zarolho” (p.
135) e recusaria reconhecer a importância da discussão sobre a questão do método, tal como fez Lukács em História e
Consciência de Classe[xvi]. E afirma: “o materialismo dialético e o materialismo histórico não poderiam engendrar um
paradigma exclusivo, além do mais anticientífico e estúpido” (p. 136). Afinal, “rejeitar a investigação sociológica empírica
ou a sociologia tout court seria, na verdade, cair em uma infantil armadilha idealista” (p. 136).

Por fim, Florestan Fernandes encerra o seu livro com algumas considerações sobre o comunismo e a sociologia. Além de
apontar que a sociedade comunista não é uma sociedade perfeita e que contém mudanças, volta a discutir a questão da
sociologia nos países “socialistas”, afirmando que sua opinião é a de que a autonomização da sociologia nos países de
transição tende a persistir e fortalecer.

Penso que esse processo terá continuidade e aprofundamento por duas razões. Primeiro, na medida em que o socialismo
avançado for cedendo lugar ao comunismo propriamente dito – um processo ainda remoto –, os resíduos institucionais de
bloqueio da pesquisa sociológica e de expansão de suas aplicações acabarão sendo eliminados. […]. Segundo, é preciso
tomar em consideração a complexidade dos problemas e das forças sociais em movimento sob o padrão comunista de
civilização moderna. Seria fictício supor que “a sociedade comunista” será perfeita, estática e sem problemas. Essa é uma
imagem cretina e pervertida do que deverá ser a vida humana sob as potencialidades incrivelmente ricas e variadas dessa
civilização (FERNANDES, 1980, p. 143-144).

Por fim, encerra Fernandes, as dificuldades de desenvolvimento da investigação empírica e da explicação na sociologia
serão superadas. As “promessas da sociologia” se realizaram. Isso, no entanto, só efetivará ao ultrapassar a “última etapa”
(chegada no comunismo).

Sociologia Ambígua e Ambiguidade Sociológica
Esse resumo sintético – e por isso incompleto – da obra de Florestan Fernandes nos permite, agora, uma análise global a
partir  das  considerações  iniciais  que  apresentamos.  Para  o  leitor  iniciante  este  livro  pode  impressionar.  E  pode

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a



a terra é redonda

Florestan Fernandes – VIII - 11/08/2020 - 9/18
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

impressionar pela erudição e por uma suposta radicalidade e vínculo com o marxismo. Porém, mesmo o leitor iniciante com
senso crítico já colocaria em suspenso o entusiasmo com a obra após sua leitura completa: a defesa da apaixonada da
sociologia, o vínculo com o leninismo e a defesa do capitalismo estatal (“socialismo de acumulação”) já seriam suficientes
para uma reserva crítica diante dessa produção intelectual.

O nosso objetivo é analisar o significado e o conteúdo dessa obra, de forma breve e crítica. Iniciaremos com uma análise
dos elementos externos à obra e depois dos seus elementos internos. A respeito dos elementos externos, já fizemos uma
contextualização no início e citamos a justificativa do próprio autor. Porém, isso é ainda insuficiente. Sem dúvida, havia
uma crise (do regime de acumulação conjugado) que promoveu um processo de crítica e crise na sociologia e,  por
conseguinte, isso atingiu ao sociólogo Florestan Fernandes. A crítica da sociologia, que vai desde a ação dos estudantes no
Maio de 1968 – e não custa lembrar o que foi escrito nos muros de Paris: “só seremos felizes quando o último burocrata for
estrangulado com as tripas do último sociólogo” – ao textos de Gouldner, Merton, entre diversos outros, bem como pelas
críticas da ciência e da sociologia externas à produção sociológica, pelos meios militantes. Por outro lado, o marxismo foi
questionado pelas ideologias subjetivistas que emergem da contrarrevolução cultural preventiva (VIANA, 2009) que tenta
responder ao fim do paradigma reprodutivista e prevenir novas lutas radicalizadas. O leninismo, gravemente ferido pelas
lutas operárias e estudantis (e a isso se poderia somar o caso da Tchecoslováquia, em 1968, A Revolução dos Cravos em
Portugal, etc.), tinha algumas de suas expressões indo para posições rotuladas de “esquerdistas” (tal como se acusou em
certos maoístas, trotskistas e outros) ou para a reação conservadora e defesa irrestrita do bolchevismo e da antiga União
Soviética dos ortodoxos, além daqueles que buscavam se “adaptar”.

Como o indivíduo Florestan Fernandes se coloca nesse contexto? A proximidade de Florestan Fernandes com o trotskismo,
o afastava, sem dúvida, da linha leninista ortodoxa. Porém, ele também se afastava do “esquerdismo leninista”. Assim, a
sua aproximação maior – sem consciência disso,  certamente[xvii]  –  era com a ala mais eclética e mais vinculada à
academia, que tentava manter o “marxismo” e responder às críticas, através da manutenção da ideia da importância da
“estrutura”, mas agora integrando o “sujeito” ou a “história”, ou seja, indo além do estruturalismo althusseriano e das
concepçõesdeterministas e economicistas de origem stalinista.

Essa localização de Florestan Fernandes ajuda a entender tanto os seus dilemas como suas respostas. Como um sociólogo
de influência leninista, as críticas da sociologia e os discursos sobre sua crise o atingiam pessoalmente, o que lhe promovia
a crise pessoal que ele revela na introdução de sua obra. Para enfrentar esse problema, ele parte em busca de uma solução
no interior de suas crenças, valores e concepções já estabelecidas. Daí sua dificuldade de radicalizar a crítica e adotar uma
posição leninista esquerdista ou ainda mais radical (marxismo autogestionário) e a suas soluções ambíguas. Assim, ele
deve resolver o problema da crise da sociologia (na verdade, da crítica à sociologia) através da concepção leninista. Esta,
que faz o discurso do “socialismo científico” que justifica a ideologia da vanguarda, aponta para uma distinção, originada
com Kautsky e desenvolvida por Lênin, da oposição entre “ciência burguesa” e “ciência proletária”.

Porém,  Florestan Fernandes  realiza  uma sofisticação  dessa  concepção e  trabalha  com a  sociologia  com polaridade
dominação (e no final usa “de impregnação burguesa”) e sociologia com polaridade revolução (que é também chamada no
final da obra como “de impregnação proletária”). E, como sociólogo, acaba constrangido a defender até a “sociologia da
ordem”, em seus aspectos científicos e contra as “críticas exageradas” (até Wright Mills, que nada tem de revolucionário, é
acusado de ter “forçado a mão” em sua crítica ao empirismo abstrato e à “grande teoria”, o funcionalismo). Porém, não
basta relacionar sociologia e classe social e nem é suficiente defender a autonomia da ciência e da sociologia no contexto
das críticas da época. Assim, a discussão sobre o capitalismo monopolista vem para mostrar a questão da tecnificação da
ciência e da aproximação ainda maior da “sociologia da ordem” com as necessidades do capital.

Essa ambiguidade inicial gera outras ambiguidades. Ao postular uma “sociologia contra a ordem”, Florestan Fernandes se
vê na necessidade de justificar e explicar a pobreza da “sociologia marxista”, especialmente nos países de capitalismo
estatal, supostamente vinculados ao “marxismo-leninismo”. Assim, a sua discussão problemática sobre o “socialismo de
acumulação” visa realizar tal explicação e o faz isso apontando os limites dessa experiência, que precisa passar para um
estágio superior, o “socialismo avançado” e, posteriormente, para o “comunismo”. Obviamente que a concepção aqui nada
tem  a  ver  com  Marx,  sendo  puramente  leninista.  A  ideia  de  um  “socialismo”  antes  do  “comunismo”,  atribuída
equivocadamente a Marx, é de Lênin. Mas, independentemente disso, o capitalismo estatal nada tem a ver com o projeto
de comunismo desenvolvido por Marx. E Florestan Fernandes postula a existência de um “socialismo de acumulação”, um

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a



a terra é redonda

Florestan Fernandes – VIII - 11/08/2020 - 10/18
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

contrassenso teórico e metodológico. Marx sempre insistiu que os conceitos que expressam determinadas relações sociais
de uma sociedade não podem ser transplantados para outra sociedade e “acumulação” é um conceito típico e específico do
capitalismo. Se existe acumulação, não existe “socialismo”. Fernandes vai além de Lênin e cria outra transição (socialismo
de acumulação) antes da transição (socialismo avançado) ao comunismo. E a suposta importância da “sociologia soviética”
nunca é demonstrada, pois não aparece um sociólogo sequer que tenha produzido algo melhor do que os sociólogos da
ordem do capitalismo privado. Se no capitalismo privado pôde existir um Bourdieu ou um Henri Lefebvre ou, ainda, uma
Escola de Frankfurt, no capitalismo estatal não aparece ninguém relevante ou que tenha aprofundado a suposta “sociologia
marxista”. Nem sequer algo semelhante a um pensamento crítico brota nas terras estéreis do capitalismo estatal[xviii].

Por fim, Florestan Fernandes tem que dar conta da questão da sociologia marxista e sua crise. Fernandes cai em nova
ambiguidade ao tratar da relação entre marxismo e sociologia. Ele fica entre ambas, pois, por um lado, é um sociólogo e,
por outro, se considera um marxista (sendo, na verdade, um leninista). De acordo com seus valores, crenças e concepções,
ele não pode admitir uma crítica radical à sociologia e nem sua incompatibilidade com o marxismo. Nesse contexto
histórico, Fernandes busca salvar a “sociologia marxista” e, por conseguinte, a sociologia em geral. Não deixa de ser
curioso que ele não questione o seu vínculo, especialmente o valorativo, com a sociologia[xix]. A sua ideia de mostrar algo
“sociológico” no “materialismo dialético” e no materialismo histórico é destituída de sentido. A dialética é um método e,
por conseguinte, não tem “elemento sociológico” (a não ser se fosse apenas um “método sociológico”, mas ele é um método
universal e não se limita aos temas sociológicos e adentra em temas históricos, políticos, culturais, ou seja, das mais
diversas ciências humanas e para além delas). Mesmo que a dialética fosse uma “filosofia”, como supõe Althusser (1986)
ou possuísse o sentido engelsiano (ENGELS, 1985), depois desenvolvido por Lênin (1978) e Stálin (1982) – posiçãomais
próxima de Florestan Fernandes –, ela nada tem de “sociológico”, mesmo nesse sentido.

O materialismo histórico é uma teoria da história da humanidade e, por conseguinte, trata de temas sociológicos, bem
como gerou uma teoria do capitalismo, a sociedade atual, o que é o tema sociológico principal, mesmo não usando tal
termo e disfarçando isso. Porém, não o faz isso “sociologicamente”, por mais que Fernandes tente apagar a diferença
essencial entre o materialismo histórico e a sociologia, sendo que esta última recusa a história no seu sentido mais
profundo, a história das sociedades, que é justamente o elemento fundamental da concepção materialista da história. A
história, quando é admitida ou trabalhada pelos sociólogos, é a do passado até a presente – como se vê na análise
durkheimiana da passagem da solidariedade mecânica para a orgânica (DURKHEIM, 1995), ou na análise weberiana
visando explicar o “racionalismo típico do ocidente” (WEBER, 1987), ou, ainda, Elias (1994) e sua busca de reconstituir o
“processo  civilizatório”  –  e  nunca  se  aceita  a  transitoriedade  da  sociedade  capitalista,  atual,  a  não  ser  quando,
ideologicamente, se afirma que ela foi “superada”, por uma suposta “sociedade pós-industrial” ou “pós-moderna” (BELL,
1969; TOURAINE, 1970; LYOTARD, 1993).

A sociologia é burguesa desde suas raízes mais profundas, bem como a ciência em geral. A tentativa de Fernandes de
“salvar o defunto” é semelhante ao reavivamento espiritual pregado por alguns evangélicos. A suposição de que há um
desenvolvimento imanente e positivo da ciência e da sociologia e que são os elementos externos (capitalismo monopolista,
instituições, tecnificação, etc.) que as desviam e impedem a sua maturação carece de fundamentação e criticidade. Além
disso, cria um novo misticismo em contradição tanto com o método dialético (a sociologia e a ciência são excluídas da
totalidade da sociedade capitalista, de onde emergiram e ganham sentido) e o materialismo histórico (cuja teoria da
consciência realiza a crítica fundamental de todo imanentismo da ideologia e das produções culturais, que volta nessa
concepção metafísica de ciência e sociologia). A ciência em geral é ideologia, no sentido marxista do termo, ou seja,
sistema de  pensamento  ilusório  (VIANA,  2017;  VIANA,  2010;  MARQUES,  2020)  e  a  sociologia  é  uma das  ciências
particulares, logo, é tão ideológica – ou até mais, devido ao seu “objeto de estudo” – quanto qualquer outra manifestação
científica.

Claro que, nesse momento, muitos leitores poderiam esbravejar contra a crítica radical da ciência, e novamente o rótulo de
“esquerdismo”, entre outros, tende a emergir. Sem dúvida, isso decorre de uma má compreensão do que é ideologia. Ela é
um saber sistemático falso, mas não é e não pode ser totalmente falso. Ela possui “momentos de verdade”, senão seria
pura fantasia (VIANA, 2010). Esses momentos de verdade emergem quando inverte a realidade, pois esta deve aparecer
invertida e junto com ela elementos que não podem ser escondidos. Assim, se a ideologia da estratificação social divide sob
forma classificatória a população, em “classe alta”, “média” e “baixa” (e, devido aos limites desse processo, pode subdividir
e aí surge “classe média alta, média média e média baixa”, pois a mania classificatória tem um espaço grande de manobra),

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a



a terra é redonda

Florestan Fernandes – VIII - 11/08/2020 - 11/18
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

inverte a realidade e ofusca o verdadeiro significado do conceito de classes sociais, mas, ao mesmo tempo, tem que
mostrar uma divisão real existente na sociedade (que são expressos nos critérios de classificação, que pode ser apenas a
renda ou esta acompanhada de outros elementos complementares) e que, apesar de sua importância e caráter explicativo
restrito, se relaciona com as classes sociais reais (obviamente que a “classe baixa” tem na sua composição vastos setores
das classes inferiores: proletariado, lumpemproletariado, etc.). Por outro lado, o quantum de momentos de verdade varia
com a ideologia específica, com o ideólogo, etc. As ciências naturais, por seu domínio temático e pelas necessidades de
desenvolvimento tecnológico e técnico, tende a possuir mais momentos de verdade do que as ciências humanas. Mas não
se pode confundir a parte com o todo, nem a existência com a essência. Em sua totalidade e essência, a ciência em geral –
e, por conseguinte, a sociologia – é uma forma de ideologia. Aliás, é a sua forma dominante e principal legitimadora da
sociedade atual.

Por fim, a discussão sobre a “crise da sociologia marxista” é efetivada de forma que, no fundo, acaba se confirmando ela.
Fernandes diz que a crise não existe e coloca as contribuições de autores supostamente marxistas para sustentar sua
afirmação. Não deixa de ser curioso que ele cita militantes políticos e líderes partidários (Rosa Luxemburgo, Lênin,
Gramsci), filósofos (Lukács), economistas (Hilferding) e nenhum sociólogo propriamente dito. Aliás, a sua própria ideia de
uma sociologia contra a ordem ou de “polaridade revolução” é uma contradição, pois os seus representantes citados não
são sociólogos e sim socialistas (dos utópicos a Marx). Dizer que Marx era um representante do socialismo e clássico da
sociologia e isso não ser “mera coincidência” é um argumento extremamente fraco. Ele desconsidera que são os sociólogos
que tornaram Marx um clássico da sociologia e que ele não se considerava e nem pretendeu produzir tal ciência particular,
bem como ele é clássico também na filosofia, economia, etc., sem ser filósofo, economista, etc.[xx]

Nesse contexto,  não custa recordar Fougeyrollas  (1989)e sua afirmação,  acertada,  segundo a qual  o  casamento do
marxismo com as ciências sociais é igual ao casamento da água com o fogo (um apaga o outro).A razão de unir o fogo e a
água[xxi] seria a temática social. Ora, se assim fosse, os filósofos sofistas no escravismo antigo seriam “sociólogos” e Kurt
Schilling  (1974)  estaria  errado  aos  considerá-los  “precursores  das  ciências  sociais”,  pois  seriam,  na  verdade,  seus
“fundadores”. E, além dos sofistas, poderíamos elencar como sociólogos: Platão, Aristóteles, teólogos medievais, Hegel,
Kant, e milhares de filósofos, economistas, antropólogos, geógrafos, etc. Para ser sociólogo não basta realizar reflexões
sobre a sociedade ou sobre os fenômenos sociais, é necessário fazer isso cientificamente, o que descarta os filósofos,
teólogos e outros. Logo, Florestan Fernandes, se quisesse comprovar, “cientificamente”, essa tese, deveria ter se dado ao
trabalho de definir a ciência e que qualifica algo como científico, bem como especificar o que existia de científico nos
socialistas que ele qualifica como sociólogos, bem como demonstrar o que existia de sociológico em tais análises, o que
pressupõe, por conseguinte, uma definição e análise do que é a sociologia, o que não foi feito.

Obviamente que não existiu nenhuma crise da sociologia “marxista”, pois tal coisa nem sequer existe. O fogo e a água não
se juntam. Por conseguinte, a sociologia influenciada pelo marxismo – isso é o máximo que poderia existir – não precisaria
de se defender de uma suposta crise, pois, nesse momento, ela não era o alvo. O alvo era, por um lado, as ideologias
associadas ao paradigma reprodutivista e seus subprodutos, e, de outro, o leninismo (e não a “sociologia marxista”, apesar
da confusão ser compreensível) confundido com marxismo. E Florestan Fernandes nota que a crítica vem de vários lados e
a contestação da ideologia do “desenvolvimento das forças produtivas”, da “estrutura”,  atinge o leninismo no coração. Daí
a ideia de retomar a relação entre “estrutura e história”, bastante em voga nos anos 1970 para quem realizava a defesa do
leninismo e que acabou fortalecendo o inimigo e ajudando a nova hegemonia, agora do paradigma subjetivista, que invadiu
vastos setores ditos “marxistas”.

Para encerrar podemos fazer duas questões finais: como explicar essa opção de Florestan Fernandes? Como fazer um
balanço geral dessa obra e suas soluções? Destacamos, no início, a honestidade de Florestan Fernandes. Além de honesto,
Fernandes demonstra erudição e ampla leitura sociológica e de política (Marx e leninismo, por exemplo). Porém, apesar
disso, ele não supera uma ambiguidade generalizada, não consegue oferecer uma solução satisfatória e, além disso, se
opõe principalmente ao “esquerdismo”, e chega até a defender a “sociologia da ordem” contra os ataques deste.  A
explicação para isso só pode remeter aos seus valores, concepções e crenças, que o cegaram diante da realidade. O seu
vínculo com o leninismo e uma certa interpretação de Marx e do marxismo, bem como com a sociologia, lhe impediram de
tomar uma posição radical, que é a única, no interior do capitalismo, que permite a superação das ilusões, ideologias, etc.

A sua identificação com a sociologia, apesar da declarada crise na introdução da obra, se manifesta muito forte e o impede

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a



a terra é redonda

Florestan Fernandes – VIII - 11/08/2020 - 12/18
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

de ir além e entender o significado político e histórico da sociologia. A identificação com uma profissão ou ciência é um
limite para todo ser humano, bem como outras formas de “identidade”,  muito em voga atualmente.  Marx,  em seus
rascunhos de um manuscrito sobre Feuerbach já assinalava “a divisão do trabalho torna autônoma as ocupações; cada um
toma seu próprio ofício como o verdadeiro. Sobre a relação entre seu ofício e a realidade, têm ilusões tão mais necessárias
quanto isto é condicionado pela própria natureza do ofício” (MARX, 1982, p. 134). Assim, é necessário entender que o
marxismo é uma crítica da divisão social do trabalho (VIANA, 2007) e que qualquer forma de identidade e identificação,
seja profissional ou grupal, no interior da sociedade capitalista, é conservadora. E isso até mesmo no caso do proletariado,
tal como faz o obreirismo. Pois os indivíduos, grupos, profissões, são produtos dessa sociedade e são limitados por essa
sociedade e a identidade e identificação significa ficar nos limites do capitalismo[xxii]. No caso de Florestan Fernandes,
sua identificação com a sociologia o limita e o prende à sociedade capitalista. E isso o leva a ter que defender até mesmo a
“sociologia da ordem”, além da ciência e outros elementos da sociedade burguesa, bem como de uma fantasiosa existência
da sociologia na sociedade comunista. Assim, a sua honestidade e erudiçãonão foram suficientes para romper com os
limites intelectuais impostos pelo capitalismo e dos valores e crenças dessa sociedade que ele introjetou.

Por fim, a obra de Florestan Fernandes tem um grave problema, que é a falta de fundamentação. E isso é mais grave tendo
em vista o alto valor que é fornecido para a ciência e a sociologia. A sua “sociologia da sociologia” se revela deficiente. As
bases sociais e históricas da sociologia são apontadas superficialmente e a partir de ideias gerais mais do que análise das
relações e processos. Aliás, o que ele acusa em Gouldner se encontra no seu livro: “combina incursões eruditas exemplares
com análises perfuntórias e impressionistas” (p. 66); “monta por justaposição os vários aspectos do quadro global (no lado
capitalista e, aqui e ali, no lado socialista)”, o painel não aponta a “unidade do diverso”.

A fundamentação de Florestan Fernandes consiste em apontar uma ideia-chave e através de um mosaico de citações e
considerações gerais a reproduz sem nenhum aprofundamento. Esse é o caso de sua fundamentação para o vínculo cada
vez mais intenso da sociologia com o capitalismo, que consiste em apelar para o “capitalismo monopolista”. Porém, em
nenhum lugar se discute o que significa o capitalismo monopolista (além de algumas afirmações soltas e superficiais e
discussão,  questionável,  tal  como  ele  mesmo  reconhece,  sobre  as  “três  revoluções  industriais”)  e  o  determinismo
tecnológico aparece como uma sombra que acompanha o seu raciocínio. A história do capitalismo, a questão das mutações
do  aparato  estatal,  a  luta  operária,  entre  outros  processos,  não  aparecem em sua  concreticidade.  A  ausência  do
proletariado  é  notável.  As  bases  sociais  e  institucionais  da  sociologia  são  apontadas,  mas  suas  mutações,  suas
características, suas consequências, não aparecem. A ideia de “capitalismo monopolista”, cuja fonte não fica clara – as
referências a Mandel não são suficientes e o termo recorda a concepção de Boccara e outros – é abstratificada e sem maior
capacidade explicativa.

Outro  problema de  fundamentação  se  observa  em sua  crítica  dos  adeptos  da  incompatibilidade  entre  marxismo e
sociologia. No fundo, não há nenhuma reflexão profunda sobre a sociologia e seu significado e nem sobre a real relação
com o marxismo, a não ser um passeio superficial  sobre obras que nada fundamenta, bem como equívocos,  alguns
apontados anteriormente. Mas o pior de tudo é que, ao defender a ciência e seus procedimentos até mesmo “exatos”,
retoma a retórica leninista e seu uso e abuso de adjetivos pejorativos[xxiii]. No fundo, Fernandes contesta os críticos
marxistas  da  sociologia  através  de  adjetivos:  pedantismo  erudito,  intelectualismo  esquerdista,  mecanismo  estreito,
dogmatismo cego, militantismo cego ou zarolho, preconceito inveterado, estúpido, infantil, etc. A crítica mais parece um
panfleto de Lênin do que uma obra de um sociólogo ou de um teórico marxista. Porém, não refuta os argumentos e as
análises apresentadas. Aliás, eles nunca aparecem, pois Florestan Fernandes não cita os autores e defensores dessas
ideias,  nem os seus argumentos e fundamentos,  o que impede o leitor de ir  conferir  por conta própria e ver se o
infantilismo, pedantismo, cegueira, etc. realmente existem. A desqualificação através de adjetivos pejorativos pode ter
efeito retórico,  mas não tem nada de teórico ou científico,  tendo eficácia apenas para os incautos e os facilmente
impressionáveis.

Assim, infelizmente, Florestan Fernandes, dominado por seus valores e crenças, não consegue efetivar um debate real com
aqueles  com  os  quais  discorda  e  nem  consegue  sair  de  um  passeio  superficial  e  impressionista  em  sua  análise
supostamente “sociológica” da sociologia. Então essa obra deve ser simplesmente desconsiderada? A resposta é negativa.
Ela é um depoimento honesto, embora equivocado, de um indivíduo, de um sociólogo, que expressa questões de uma época
e que podem ser úteis tanto para perceber esses processos e questões, como para ver como a ambiguidade pode desaguar
em rios cada vez mais poluídos e tenebrosos, tal como a capitulação contemporânea do leninismo ao subjetivismo e suas

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a



a terra é redonda

Florestan Fernandes – VIII - 11/08/2020 - 13/18
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

ideologias. Isso mostra que para o marxismo é fundamental buscar uma autoconsciência teórica de sua época e não se
limitar a uma percepção “impressionista” e superficial. Também é fundamental não esquecer a lição de Marx, elemento
fundamental do materialismo histórico: não confundir o indivíduo e a sua autoimagem, as ilusões de uma época com sua
realidade. Isso exige o exercício da crítica desapiedada e radical, incluindo a do “espírito da época”. A obra de Florestan
também tem insights e momentos interessantes, que podem ser compreendidos criticamente e assim podem compor uma
análise mais ampla do processo.

Outra utilidade da obra de Florestan Fernandes é apontar para a vantagem da sociologia crítica, e, ao mesmo tempo, seus
limites e fragilidades. Ela, na maioria dos casos, se revela a “parte crítica” do pensamento burguês, seja via sua ala
republicana ou por parte do bloco progressista (com seu caráter semiburguês, seja em suas concepções reformistas ou
supostamente revolucionárias).  Hoje,  ela desembocou na crítica superficial,  reducionista e pobre, tal  como se vê no
deslocamento  para  os  construtos  de  gênero,  identidade,  entre  outras  manifestações  de  subjetivismo.  O  populismo
intelectual e acadêmico faz fortuna hoje em dia e a obra de Florestan Fernandes certamente não desembocaria nisso, mas
ajuda a entender os riscos e como isso se efetivou em diversos outros casos.

Reler criticamente Florestan Fernandes é uma necessidade, pois ele foi um dos poucos sociólogos brasileiros que tentou
interpretar a realidade brasileira e se posicionar diante das contradições do mundo em que viveu. Podemos concordar ou
discordar  num  sentido  mais  geral,  encontrar  elementos  interessantes  e  outros  extremamente  problemáticos,  mas
encontramos algoe é isso que torna sua leitura necessária, pois ela se distingue de milhares de outras obras nas quais é
preciso um esforço fundamental para achar alguma coisa que valha a pena.

* Nildo Viana é Sociólogo e filósofo; Professor da Faculdade de Ciências Sociais e Programa de Pós-graduação em
Sociologia da Universidade Federal de Goiás.

 

Referências bibliográficas:

ABEL, Marcos Chedid. O Insight em Psicanálise. Psicologia: Ciência e Profissão. Vol. 23, num. 04, Dez. 2003.
ALTHUSSER, Louis. Lênin e a Filosofia. Rio de Janeiro: Mandacaru, 1984.
ALTHUSSER, Louis;  BADIOU, Althusser.  Materialismo Histórico e Materialismo Dialético.  2ª  edição,  São
Paulo, Global, 1986.
ANDERSON, Perry. A Crise da Crise do Marxismo. São Paulo: Brasiliense, 1984.
BAKHTIN, Mikhail. Marxismo e Filosofia da Linguagem. 5ª edição, São Paulo: Hucitec, 1990.
BAUDRILLARD, Jean. América. São Paulo: Rocco, 1986.
BELL, Daniel. O Advento da Sociedade Pós-Industrial. Lisboa: Difel, 1969.
BETTELHEIM, Charles. As Lutas de Classes na União Soviética. 2 vols. 2ª edição, Rio de Janeiro, Paz e Terra,
1979.
BLACKBURN, Robin. Guia Breve da Ideologia Burguesa. Porto: Publicações Escorpião, 1974.
COPANS, Jean. Críticas e Políticas da Antropologia. Lisboa: Edições 70, 1974.
 

DURKHEIM, Emile. Da Divisão do Trabalho Social. São Paulo: Martins Fontes, 1995.
ELIAS, Norbert. O Processo Civilizador. Vol. 1: Uma História dos Costumes. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 1994.

ENGELS, Friedrich. A Dialética da Natureza. 4a edição, Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1985.
FERNANDES, Florestan. A Natureza Sociológica da Sociologia. São Paulo: Ática, 1980.
FOUCAULT, Michel. Microfísica do Poder. 8ª edição, Rio de Janeiro: Graal, 1989.
FOUGEYROLLAS, Pierre. Em Torno do Marxismo. In: Entrevistas do Le Monde. São Paulo: Ática, 1989.

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a



a terra é redonda

Florestan Fernandes – VIII - 11/08/2020 - 14/18
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

GIANOTTI, José Arthur. Contra Althusser. In: Exercícios de Filosofia. Petrópolis: Vozes, 1980.
GLUCKSMAN, André. Althusser: Un Estructuralismo Ventrilocuo. Madrid: Anagrama, 1971.
GOULDNER, Alvin. La Crisis de La Sociología Ocidental. Buenos Aires: Amorrortu, 1979.
GUILLERM, Alain; BOURDET, Yvon. Autogestão: Mudança Radical. Rio de Janeiro: Zahar, 1976.
HELLER, Ágnes. Para Mudar a Vida. São Paulo: Brasiliense, 1982.
KÖHLER, Wolfgang. Psicologia da Gestalt. Belo Horizonte: Itatiaia, 1968.
KORSCH, Karl. Marxismo e Filosofia. Goiânia: Edições Redelp, 2020.
LECLERC, Gerard. Crítica da Antropologia. Antropologia e Colonialismo. Lisboa: Estampa, 1973.
LEFEBVRE, Henri. A Reprodução das Relações de Produção. Goiânia: Edições Redelp, 2020.
LEFEBVRE, Henri. A Vida Cotidiana no Mundo Moderno. São Paulo: Ática, 1992.
LEFEBVRE, Henri. El Materialismo Dialectico. Buenos Aires, La Pleyade, 1969.
LEFEBVRE, Henri. Introdução à Modernidade. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1969b.
LEFEBVRE, Henri. Posição: Contra os Tecnocratas. São Paulo: Documentos, 1969a.
LÊNIN, W. Materialismo e Empiriocriticismo. Rio de Janeiro, Mandacaru, 1978.
LÊNIN, W. O Esquerdismo, Doença Infantil do Comunismo. 6ª edição, São Paulo: Global, 1986.
LUKÁCS, G. El Assalto a lá Razon. Buenos Aires: Grijalbo, 1983.
 

LUKÁCS, Georg. História e Consciência de Classe. 2a edição, Rio de Janeiro: Elfos, 1989.
LYOTARD, Jean-François. O Pós-moderno. 4ª edição, Rio de Janeiro: José Olympio, 1993.
MAGALINE, A. D. Luta de Classes e Desvalorização do Capital. Lisboa, Moraes, 1977.
MANDOSIO, Jean-Marc. A Longevidade de uma Impostura. Michel Foucault. Rio de Janeiro: Achiamé, 2011.
MARONI, Amnéris. A Estratégia da Recusa.Análise das Greves de Maio/78. São Paulo, Brasiliense, 1982.
MARQUES, Carlos Henrique. Marx e a Ideologia. In: GOMES, Marcus (org.). Marx e a Questão da Consciência.
Goiânia: Edições Enfrentamento, 2020.
MARX, Karl. A Miséria da Filosofia. 2ª edição, São Paulo: Global, 1989.
MARX, Karl. Do Manuscrito I – Feuerbach. MARX, Karl e ENGELS, Friedrich. A Ideologia Alemã (Feuerbach).
3ª Edição, São Paulo: Ciências Humanas, 1982.
MERTON, Robert. Análise Estrutural em Sociologia. In: BLAU, Peter (org.). Introdução ao Estudo da Estrutura
Social. Rio de Janeiro: Zahar, 1977.
NIETO, Alejandro. La Ideologia Revolucionaria de los Estudiantes Europeos. Barcelona: Ariel, 1971.
PRÉVOST, Claude. Os Estudantes e o Esquerdismo. Lisboa: Prelo, 1973.
PROTO, Leonardo Venicius Parreira. Postura intelectual e ambiguidade em Florestan Fernandes. 2017. 173 f.
Tese (Doutorado em Sociologia) – Universidade Federal de Goiás, Goiânia, 2017.
RACIÈRE, Jacques. Sobre la Teoría de la Ideología.A Política de Althusser.  In:  KARSZ, Saul.  Lectura de
Althusser. Buenos Aires: Galerna, 1970.
SANTOS, Theotônio dos. Forças Produtivas e Relações de Produção. Ensaio Introdutório. Petrópolis, Vozes,
1986.
SCHILLING, Kurt. História das Ideias Sociais. Rio de Janeiro: Zahar, 1974.
SILVEIRA, Paulo. Do Lado da História: Uma Leitura Crítica da Obra de Althusser. Petrópolis: Pólis, 1978.

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a



a terra é redonda

Florestan Fernandes – VIII - 11/08/2020 - 15/18
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

STÁLIN, Joseph. Materialismo Dialético e Materialismo Histórico. 3a edição, São Paulo: Global, 1982a.
TELLES, Vera. Movimentos Sociais: Reflexões sobre as Experiências dos anos 70. In: SCHERER-WARREN,
Ilse; KRISCHKE, Paulo. Uma Revolução no Cotidiano? Os Novos Movimentos sociais na América do Sul. São
Paulo: Brasiliense, 1987.
THOMPSON, Edward.  A Miséria  da  Teoria  ou um Planetário  de  Erros:  Uma Crítica  ao  Pensamento de
Althusser. Rio de Janeiro: Zahar, 1981.
TOURAINE, Alain. A Sociedade Post-Industrial. Lisboa: Moraes, 1970.
TRAGTENBERG, Maurício. O Saber e o Poder. In: MORAES, Régis (org.). A Construção Social da Enfermidade.
São Paulo: Cortez, 1978.
VÁZQUEZ,  Adolfo  Sánchez.  Ciência  e  Revolução.  O  marxismo de  Althusser.  Rio  de  Janeiro:  Civilização
Brasileira, 1980.
VIANA, Nildo. A Consciência da História – Ensaios sobre o Materialismo Histórico-Dialético. 2ª edição, Rio de
Janeiro: Achiamé, 2007a.
VIANA, Nildo. Cérebro e Ideologia. Uma Crítica do Determinismo Cerebral. Jundiaí: Paco Editorial, 2010.
VIANA,  Nildo.  Foucault:  Os  Intelectuais  e  o  Poder.  In:  MARQUES,  Edmilson;  BRAGA,  Lisandro  (orgs.).
Intelectualidade e Luta de Classes. São Carlos: Pedro e João Editores, 2013.
VIANA, Nildo. Hegemonia Burguesa e Renovações Hegemônicas. Curitiba: CRV, 2019.
VIANA, Nildo. Henri Lefebvre e a Reprodução do Capitalismo. In: LEFEBVRE, Henri.  A Reprodução das
Relações de Produção. Goiânia: Edições Redelp, 2020.
VIANA, Nildo. Karl Marx: A Crítica Desapiedada do Existente. Curitiba: Prismas, 2017.
VIANA, Nildo. O Capitalismo na Era da Acumulação Integral. São Paulo: Ideias e Letras, 2009.
VIANA, Nildo.  O Maio de 1968 e a Formação do Marxismo Autogestionário.  In:  VIANA, Nildo (org.).  O
Marxismo Autogestionário. Goiânia: Edições Redelp, 2020.
VIANA, Nildo. Os Autores Clássicos da Sociologia no Ensino Superior. Revista Contrapontos – Eletrônica, Vol.
13 – n. 2 – p. 140-145 / Mai-Ago., 2013.
VILAR, Pierre e outros. Althusser, Método Histórico e Historicismo. Barcelona: Anagrama, 1972.
WEBER, Max. A Ética Protestante e o Espírito do Capitalismo. 2ª edição, São Paulo: Pioneira, 1987.
WRIGHT MILLS, C. A Imaginação Sociológica. 6ª edição, Rio de Janeiro: Zahar, 1982.
 

Notas:

[i] Deixamos claro que o objetivo é abordar as ambiguidades de Florestan Fernandes apenas nessa obra. As
demais “fases do seu pensamento”, tanto anteriores quanto posteriores, não abordaremos. Isso significa que
sua aproximação com o funcionalismo no passado e sua ambiguidade na relação entre política e academia, no
futuro, não serão abordadas. Em relação ao último caso, há uma tese de doutorado que explora esse elemento
(PROTO, 2019).
[ii] Não poderemos discutir esse paradigma e sua crise detalhadamente e em sua complexidade, o que pode
ser visto em Viana (2019). A percepção da força desses termos e outros elementos associados podem ser
vistos,  através  de  uma  análise  “sintomática”  em  Henri  Lefebvre  (LEFEVBRE,  2020;  LEFEBVRE,  1992;
LEFEBVRE, 1969a; LEFEVBRE, 1969b; VIANA, 2020a).
[iii] Para os empiristas que querem sempre “provas empíricas”, podemos elencar um conjunto de obras críticas
ao filósofo francês, no Brasil e no mundo, numa lista bastante incompleta: Rancière, 1970; Glucksman, 1971;

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a



a terra é redonda

Florestan Fernandes – VIII - 11/08/2020 - 16/18
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

Vilar, 1972; Vázques, 1980; Thompson, 1981; Gianotti, 1980; Silveira, 1978;
[iv]  No  fundo,  significou  uma despolitização  e  destotalização  da  crítica  presente  nas  lutas  operárias  e
estudantis do final dos anos 1960 e da cultura contestadora que lhe inspirou, sendo uma “contrarrevolução
cultural preventiva” (VIANA, 2009).
[v] Isso começa com o próprio Althusser, que, tentando escapar das críticas, redescobre a história e a luta de
classes a partir de Lenin e a Filosofia (1984). Porém, seria necessário analisar a obra althusseriana posterior
para saber em qual dessas tendências ele se filiaria, sendo que alguns dos seus discípulos – ou pelo menos
algumas de suas obras – se aproximavam do “esquerdismo leninista”.
[vi] Além dos pequenos grupos ativistas durante o Maio de 1968 e algumas obras posteriores, influenciadas
por uma determinada interpretação da “revolução cultural chinesa”, como as de Magaline (1977) e Charles
Bettelheim (1979).  Este  último escreveu uma obra caracterizando a  URSS como capitalismo de Estado,
diferentemente de suas obras anteriores sobre o “socialismo real”. Na França emergiu o grupo “Esquerda
Proletária”, entre outras organizações. A crítica do economicismo e do determinismo das forças produtivas era
uma das características desse “maoísmo esquerdista”, e por isso eram apontados como tal pela linha leninista
ortodoxa (por exemplo: SANTOS, 1986).
[vii]  Os  “trotskistas  esquerdistas”  emergiram  como  cisão  do  trotskismo  muito  antes,  e  seu  principal
representante foi Tony Cliff (pseudônimo de Yigael Glückstein), e uma de suas características era caracterizar
a União Soviética como “capitalismo de Estado”. Porém, eles se fortaleceram nesse período. O seu grupo,
denominado Socialistas Internacionais,  tinha em 1962 cerca de 100 integrantes e em 1977, agora como
Partido Socialista Operário, passa a ter cerca de 3 mil membros.
[viii] Próximo ao marxismo autogestionário emerge novas organizações e concepções autonomistas na Itália,
como Potere Operaio  e Lotta Continua  (herdeiros do autonomismo desenvolvido, entre outros, por Mário
Tronti  e  Raniero  Panzieri),  impulsionados  pela  ascensão  das  lutas  sociais,  bem como em 1973 emerge
Autonomia Proletária (que terá como derivado as Brigadas Vermelhas), bem como se desenvolveram também
na França, Alemanha, Portugal e outros países. O autonomismo se distingue do marxismo autogestionário por
seu “obreirismo” e ideia de desenvolvimento imanente do proletariado, derivado de sua limitação teórica, além
de possuir um setor, derivado do leninismo, com maior grau de ambiguidade e moderação política. Esse é o
caso de Il Manifesto, que surge como dissidência do PCI – Partido Comunista Italiano – e um tempo depois
formou outro partido, o Partido da Unidade Proletária pelo Comunismo. Muitos abandonaram o autonomismo,
como Toni Negri, que desembocou na ideologia do “trabalho imaterial” (para uma crítica a essa posição, cf.
Viana, 2009).
[ix]  Uma parte  do pensamento crítico  desse período também efetivava uma crítica  do capitalismo,  mas
deixaremos isso de lado por causa dos objetivos do presente texto.
[x] A melhor análise dessa luta foi a de Amnéris Maroni (1982), mas vários outros analisaram as greves e
outras ações e mobilizações nessa época. Sobre os movimentos sociais populares, a melhor análise é a de
Telles (1987).
[xi] Não é o caso aqui de questionar a percepção limitada sobre isso, inclusive de Florestan Fernandes, pois no
momento  qualquer  crise  é  de  difícil  entendimento  e  no  momento  histórico  posterior  é  mais  fácil  ser
compreendida. Porém, com uma base teórico-metodológica mais adequada, é possível uma percepção mais
ampla do processo. Isso, no entanto, não isenta o indivíduo de, com consciência mais ou menos ampla do
processo em desenvolvimento, optar por posição X ou Y. Muitos outros intelectuais não tiveram percepção
mais ampla do significado do que ocorria, mas assumiram posição bem mais radical e profunda no âmbito das
decisões intelectuais e políticas.
[xii] Entenda-se por honestidade a coerência pessoal entre discurso e ação, especialmente no plano da ética, o
que significa que há coerência entre os valores fundamentais expressos pelo indivíduo e sua ação concreta,
suas decisões, etc.
[xiii] Não é necessário dizer que estamos entre os que discordam de Florestan Fernandes, pois isso está

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a



a terra é redonda

Florestan Fernandes – VIII - 11/08/2020 - 17/18
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

explícito. Esse alerta, no entanto, reforça a afirmação que fizemos a respeito. Não devemos reconhecer a
honestidade em apenas quem concordamos, mas em todos que a demonstram.
[xiv] É claro que isso requer uma discussão sobre o conceito de “clássico” e como se poderia definir os
clássicos da sociologia. Já discutimos isso em outro lugar (VIANA, 2013b) e aqui resta dizer que o autor
clássico é aquele, que numa área do saber, consegue efetivar uma reflexão que se torna um referencial
(teórico ou ideológico) para se pensar determinados fenômenos ou conjunto deles e possui reconhecimento
social, ou seja, é efetivamente utilizada para tal. Nesse sentido, há três clássicos na sociologia e não passa de
tentativa  superficial  querer  acrescentar  outros,  como já  fizeram com Parsons  (hoje  esquecido,  o  que  é
inadmissível para um “clássico”).
[xv]Insight, aqui, significa uma percepção parcial de um fenômeno mais amplo e global. Logo, é distinta da
concepção relativa a esse termo por parte da psiquiatria, psicologia e psicanálise (sobre esses significados, cf.:
Abel,  2003)  e,  embora  tenha  certa  proximidade  com  a  tese  de  Köhler  (1968),  que  é  traduzida  como
discernimento ou não traduzida, também se diferencia dela. A nossa concepção aponta para algo que é parcial.
O seu caráter “parcial” de algo mais amplo mostra os seus limites, bem como, em nossa abordagem, não tem
vínculo com o emocional,  como no caso de Köhler, e nem poderia se manifestar, mesmo de forma mais
“primitiva”,  em animais.  Ou  seja,  aqui  insight  é  um procedimento  racional,  mas  parcial,  acertando  na
identificação de aspectos sem dar conta de contextualizá-lo e entender suas relações com a totalidade.
[xvi] Curiosamente Florestan Fernandes passa por cima da crítica de Lukács (1989) à sociologia e às ciências
particulares, inclusive a Bukhárin, que ele coloca com um dos exemplos de sociólogos marxistas, amplamente
reconhecido na Rússia. Embora não deixe claro, o que ele parece querer dizer com tal afirmação é que apenas
a ciência se preocupa com a questão do método, o que não foi explicitado e nem tem sentido, pois a filosofia e
o marxismo, e até mesmo a teologia, realizam discussões sobre método, sob formas distintas. Não é aí que se
encontra a diferença entre marxismo e ciência, bem como é preciso deixar claro que são métodos antagônicos
os desenvolvidos por um e por outro.
[xvii] Os indivíduos possuem dificuldade de ter uma consciência mais ampla da totalidade da vida social e de
sua localização no seu interior. A contextualização inicial e sua retomada aqui não é algo consciente para a
maioria  dos  indivíduos  que  viveram a  época  e  nem mesmo  para  um grande  número  de  estudiosos  e
pesquisadores desse período. E isso vale para a quase totalidade dos sociólogos e é mais grave ainda em
momentos de transição e incertezas, como foram os anos 1970, na qual o regime de acumulação conjugado se
encontrava em crise e o regime de acumulação integral ainda não havia emergido.
[xviii] A única coisa “razoável”, no sentido de complexidade e inovação, que foi gerado no capitalismo estatal
foi a chamada “Escola de Budapeste” (Heller, Markus, etc.), dos discípulos de Lukács, e Bakhtin (para alguns
“Voloshinov”), especialmente sua obra “Marxismo e Filosofia da Linguagem” (1990). Talvez garimpando se
encontre mais alguma coisa. Lukács tem uma obra problemática, pois desde sua adesão à ideologia leninista
do reflexo, caiu no dogmatismo, tal  como se vê em sua crítica ao existencialismo (1979) e sua obra “A
Destruição da Razão” (1983),  apesar de ter alguns elementos interessantes em suas outras obras,  mais
voltadas para estética e ontologia (marcadas por limites e problemas também, mas não tão graves quanto nas
obras citadas). Porém, essas concepções são filosóficas e não sociológicas.
[xix] “Os sociólogos proclamam frequentemente o seu comprometimento com os ‘valores científicos’, mas
raramente consideram problemática a natureza de tais valores” (BLACKBURN, 1974, p. 62-63).
[xx] A crítica de Marx à filosofia e economia é suficiente para perceber o antagonismo entre marxismo e
ciência. Korsch acertou quando afirmou que o marxismo não é uma ciência, no sentido burguês do termo, que,
aliás, é o seu único sentido, bem como que ele não se encaixa em nenhuma gaveta das ciências particulares
(KORSCH, 2020).
[xxi] O próprio Marx já fazia a contraposição entre a ciência/ideologia da burguesia e a teoria/socialismo do
proletariado, tal como, por exemplo, na passagem em que afirma que os economistas são os representantes
ideológicos da burguesia e os comunistas os representantes teóricos do proletariado (MARX, 1989).

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a



a terra é redonda

Florestan Fernandes – VIII - 11/08/2020 - 18/18
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

[xxii] Pretendemos aprofundar essa discussão em obra sobre “identidade e ideologia”.
[xxiii]  A obra magistral caracterizada pela profusão de adjetivos pejorativos, a começar pelo título, é “O
Esquerdismo, a Doença Infantil do Comunismo” (LÊNIN, 1986).

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a


