
a terra é redonda

Imitação, emulação e poesia em Racine - 28/03/2021 - 1/3
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

Imitação, emulação e poesia em Racine

No século XVII francês, o tratamento do manancial poético antigo fazia parte do processo de invenção

“É preciso saborear esses frutos amadurecidos ao sol do Grande Século, onde se metamorfosearam em mel os
sucos vindos do mais profundo da tradição antiga e da tradição cristã”. (Roger Bastide).

Jean Racine (1639-1699), seguramente, é um dos grandes mestres do teatro moderno e, em conjunto com Shakespeare,
com Corneille e com Molière, representa até hoje referência obrigatória para aqueles que desejam reconstituir a trajetória
das artes dramáticas do ocidente.

Pouco ou quase nada se fala de sua habilidade em reciclar as obras da Antiguidade Clássica greco-latina em prol de uma
nova arte dramática que surge a partir do renascimento e que se desenvolve até os dias de hoje. A capacidade de “reciclar”
ou, simplesmente, “aludir” não é nova, como podem imaginar alguns que se debruçam, sistematicamente, sobre a tão
propalada e reverenciada intertextualidade, pedra de toque da pós-modernidade.

Durante muito tempo, mormente no período romântico, muitos autores foram taxados de pouco originais e, até mesmo, de
plagiadores por tomarem motivos das práticas letradas da Antiguidade Clássica e os colocarem a serviço de uma poética
inovadora. Tal vitupério, contudo, não possuía e não possui escopo teórico algum, pois o que faziam, ao tratar o manancial
poético antigo, nada mais era do que aplicar determinados conceitos retóricos antigos dentro do processo de invenção
(inuentio) que, entre outras coisas, previa o reaproveitamento de temas, segundo categorias próprias à paideia coetânea do
produto pretendido.

Não foi de outra forma que críticos românticos do século XIX e XX, observaram, por exemplo, um plágio contumaz de
Gregório  de Matos em relação à poesia  de Gôngora,  ou mesmo,  exigiam e exigem certa “originalidade” de poetas
anteriores ao século XIX. Por sua vez, a crítica francesa romântica não o poupa, por exemplo, o dramaturgo M. Auguste
Vacquerie propõe entre inúmeras desqualificações que Shakespeare “est un chêne, / Racine est un pieu”.

Essa é também a opinião de Victor Hugo, apesar de elogiar determinados aspectos de Esther e Athalie, é enfático ao lhe
recusar  talento  dramático.  Assim,  a  metáfora  apresentada,  muito  além de  minimizar  as  qualidades  de  Racine,  as
desqualifica, propondo-as como rasteiras, limitadas, superficiais, e, fundamentalmente, estéreis, se comparadas às do
carvalho Shakespeare que, via de regra, é também depositário de lugares-comuns do mesmo manancial da Antiguidade,
principalmente, se for aferido o colorido senequiano de suas tragédias e outros aspectos de circunstâncias que cercam os
temas de suas obras, inseridas no contexto renascentista.

Assim como a absoluta maioria de autores do século XVII, Racine é tido pelos autores e críticos do XIX como menor, sem
importância e inepto se comparado aos mestres clássicos da modernidade, dentre os quais destaca-se o autor de Júlio
César. Ou seja, o século XIX leu e lê o século XVII sob a égide da deformidade, do excesso e da corrupção do XVI e, dessa
maneira,  seria  pouco  provável  que  um poeta  desse  período  pudesse  erigir  algo  novo  e  digno  de  ser  reconhecido,
aproveitado, ou mesmo, reaproveitado pelas gerações vindouras no âmbito da invenção poética. Além do mais, os critérios
propostos para a exclusão são, absolutamente, inócuos a partir do momento em que se balizam, romanticamente, na
originalidade que Shakespeare teria, e outros como Racine não.

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a

https://aterraeredonda.com.br/imitacao-emulacao-e-poesia-em-racine/


a terra é redonda

Imitação, emulação e poesia em Racine - 28/03/2021 - 2/3
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

Tais inferências críticas, no entanto, soam hoje absolutamente pouco razoáveis, senão anacrônicas, porquanto conceitos de
originalidade e plágio não faziam parte do programa retórico-poético daqueles que propunham por deleite e utilidade
(dulce et utile) a elaboração de textos a que se convencionou chamar literários. E isto, tanto na Grécia do século V a.C., na
Roma do século de Augusto, como na França da corte de Luís XIV.

Esses períodos, separados por tanto tempo, guardam em si aproximações interessantes no que se refere à produção de
textos as quais foram relegadas, ou melhor, esquecidas por insignes mestres. Imitação (mimesis,  imitatio),  emulação
(zélosis, aemulatio), originalidade e plágio são conceitos que devem estar à mão de qualquer um que queira observar a
poesia e a prosa anterior ao século do mal.

Caso não o fizesse, certamente, o seu próprio tempo o enterraria e, nós – cá distantes – não poderíamos saborear seu
engenho (ingenium) e arte (ars).

A proximidade endêmica de Racine com a Antiguidade Clássica, por sua vez, pode ser aferida não só pela imitação e
emulação propostas em Phèdre, Andromaque, La Thébaïde, Alexandre le Grand, Britannicus, etc., mas também e, mais
precisamente, por seus escritos esparsos (Cf. Oeuvres Diverses.  Gallimard, La Pléiade. 1952.), onde há cuidadosas e
preciosas notas de suas leituras de Homero (Ilíada e Odisseia); de Píndaro (Olímpicas); de Ésquilo (As Coéferas); de
Sófocles (Ájax, Electra, Édipo Rei, Édipo em Colona e As Traquínias); de Eurípides (Medéia, Hipólito, As Bacantes, As
Fenícias e Ifigênia em Áulis); de Platão (Banquete, Apologia de Sócrates, Fédon, Fedro, Górgias, República e As Leis); de
Menandro; de Aristóteles (Poética e Ética a Nicômaco) e Plutarco. Sem falar, naturalmente, das observações feitas aos
autores latinos como Horácio (Odes e Sátiras); Cícero (De Inuentione, De Oratore, Espistolae ad Atticum, Espistolae ad
familiares, Tusculanas e De Divinatione) Sêneca (De Clementia, De breuitate uitae), Plínio, o velho (História Natural) e
Plínio, o jovem (Cf. Knight, R.C. – Racine et la Grèce).

Este vasto legado (copia rerum) erudito não poderia deixar de servir ao seu ofício. Racine é um clássico às últimas
consequências, visceral, portanto nada lhe seria mais grato do que imitar aquilo que produziram as culturas grega e latina.
Assim como foi lícito a Sêneca elaborar sua Medéia, sua Fedra, seu Édipo Rei, após, naturalmente, a manifestação de
Eurípides e Sófocles; Racine se viu absolutamente autorizado pela tradição a realizar seu projeto de emulação.

No entanto, para nós, pós-românticos, a palavra imitar traz consigo um sentido pejorativo, afinal quase todos pretendem
ser originais e criativos em nossa época, e isto era, sem sombra de dúvidas, um imperativo no século XIX. Contudo, para os
antigos, originalidade era uma possibilidade, talvez, apenas divina, a partir do momento que a origem é tudo aquilo que
nada há antes. Dessa forma, aos deuses caberia a função original, o princípio, a arché. Tudo o que segue ao princípio passa
pela imitação e, nesse sentido, o conceito adquire função propedêutica e didática. Afinal, não há nada mais seguro do que
afirmar que qualquer processo educativo observa a imitação. Como propõe Aristóteles na Poética, os homens imitam
porque se comprazem em imitar e se deleitam no imitado (Cf. Poética, IV).

Porém, não se pode confundir imitação com cópia servil. O ato de imitar pressupõe um processo cujo fim reside na
superação do imitado pelo imitador, a emulação (aemulatio, zélosis). E tal superação depende exclusivamente do engenho
(ingenium),  conceito que prevê a capacidade inata e adquirida, simultaneamente, que ora pressupõe uma habilidade
específica diante do material poético, ora uma habilidade de reconhecer procedimentos técnicos que devem ser utilizados
adequada e decorosamente.

Daí,  pode-se observar a distinção entre originalidade e novidade. Racine,  seguramente,  não buscava a originalidade
romântica, contudo, pretendia a novidade. Ser inovador representava o ápice de sua função de poeta. E, de fato, o foi. Pois,
apropriando-se, por exemplo, de temas clássicos, e até mesmo obras completas como Phèdre, conseguiu adaptá-los ao
universo da França da corte de Luís XIV. Observe-se a assertiva de José Eduardo do Prado Kelly (Fedra  e Hipólito.
Tragédias de Eurípides, Sêneca e Racine. 1985): “Ao censurarem o poeta de haver pintado com antigos nomes cortesãos do
Rei-Sol, o crítico o justifica pela reflexão de que todo teatro representa os costumes contemporâneos e pela observação de
que a Corte era o lugar onde a arte de conviver se reduziu a ‘máximas’ e se erigiu em preceitos. O mérito de Racine terá
sido impor aos seus dramas “les bienséances de la société”.

A novidade em Racine, assim, indica a figuração de elementos antigos, observados à luz da retórica (sem limitações
impostas pelo romantismo no qual há a subjetivação da elocução, e, por consequência, seu uso implica um matiz limitado e
pejorativo da arte do bem falar e do bem escrever), associados aos costumes de época. Philip Butler (Classicisme et

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a



a terra é redonda

Imitação, emulação e poesia em Racine - 28/03/2021 - 3/3
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

Barroque dans l’oeuvre de Racine) afirma, ainda, que na obra de Racine a retórica ocupa lugar de destaque e assume o
papel particular de estilização no qual os discursos das personagens relacionam palavras e atos.

Dessa maneira, este estilo inovador visa a traduzir a face inteligível dos movimentos de anímicos dispostos no texto e,
jamais, apenas, a apresentar uma foto, estática e instantânea da realidade observável. Esta característica, sem dúvida, vai
de encontro à presunção de existência de uma sociedade barroca que está sujeita e submetida ao simulacro, à aparência e
ao protocolo (Cf. Gracián, Baltazar. Oráculo Manual ou El Discreto). O autor faz valer uma necessidade de época, temporal
e datada pela qual as figurações deveriam seguir regras ditadas. Uma etiqueta estilisticamente esculpida que deveria
permear a vida cortesã e sua inevitável alegoria, o texto produzido.

Roger Bastide, precisamente, estabelece a síntese quando diz que Racine deve ser saboreado, tendo em vista a observação
de duas tradições complementares: a clássica e a cristã. Isto é, se por um lado o autor é movido pelos temas clássicos, por
outro, eles estão a serviço de um mundo contra reformista. Dessa forma, no esteio de Maravall (A cultura do Barroco), o
texto de Racine, assim como de Quevedo, pode servir para a compreensão de uma época, contudo, sem jamais deixar-se de
lado “os fatores estilísticos e ideológicos enraizados no solo de uma dada situação histórica”.

Mais do que outros em seu tempo na França, Racine deixa de lado as regras aristotélicas da composição dramática e
interessa-se apenas por uma teoria da mesma que visasse à emoção. Assim, figura o espetáculo poético da fragilidade
humana. O homem desenhado pelo poeta “é um indivíduo em luta, com toda a comitiva de males que à luta acompanha,
com possíveis proveitos que a dor traz consigo, mais ou menos ocultos. Em primeiro lugar, encontra-se o indivíduo em
combate interno consigo mesmo, fonte de tantas inquietações, cuidados e até violências que do seu interior brotam e se
projetam em suas relações com o mundo e com os demais homens” (Maravall, J.A. op.cit.).

Na verdade, esta observação da emoção como ponto central da composição significa que, entre as duas possibilidades de
argumentação do discurso, ou seja, a ética (éthos) e a patética (páthos), o autor de Bérénice opta pela segunda. Isto é, tudo
em Racine é mediado pelo páthos, daí o excesso de hipérboles, de acumulações e gradações no desenho dos caracteres
dramáticos. Daí o excesso dito barroco. Mesmo naquilo que é tido como uma possibilidade de época, característico do
estilo,  ele  segue  algo  que  não  é  de  seu  tempo  na  origem,  e  sim  algo  explícito  por  uma  preceptiva  retórica,
fundamentalmente, aristotélica. (Cf. Aristóteles. Retórica, II).

Racine, portanto, a partir das disputas simétricas entre Orestes e Pirro, os discursos fluviais de Agripina, as súplicas
apaixonadas de Burrhus e as acusações de Ulisses,  além de representar uma tradição clássica que, aparentemente,
definhará nos estertores do século XVIII, contribui como êmulo, apropriando-se de desenhos antigos para retratar a alma
do homem de seu século e uma cultura francesa do XVII.

*Paulo Martins é professor de Letras Clássicas na USP e autor de Imagem e Poder (Edusp) eA Representação e seus
Limites (Edusp, no prelo) entre outros.

Publicado originalmente no Jornal da Tarde, Caderno de Sábado, 24 de abril de 1999.

 

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a


