
a terra é redonda

Ludwig Feuerbach e o fim da filosofia clássica alemã - 09/03/2022 - 1/6
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

Ludwig Feuerbach e o fim da filosofia clássica alemã

Por RICARDO MUSSE*

Considerações sobre o livro de Fredrich Engels

O novo materialismo preconizado por Engels, ancorado principalmente nos progressos das ciências da natureza e da
história, tal como apresentado em 1878 no livro Anti-Dühring, dispensa o concurso de um saber superior, “especialmente
consagrado a estudar as concatenações universais”. Na medida em que esse estudo era considerado a tarefa prioritária da
filosofia, o último Engels reatualiza, em nova chave, o topos essencialmente jovem-hegeliano a que, junto com Marx,

aderira na década de 1840: a superação (aufheben, isto é, ao mesmo tempo, negação e realização) da filosofia.[i]

Essa superação – tratada de passagem no Anti-Dühring, dedicado sobretudo à “exposição positiva” da dialética pela via da
determinação dos seus novos suportes – assume uma importância e uma dimensão maior em um texto dez anos posterior,
Ludwig Feuerbach e o fim da filosofia clássica alemã, cujo assunto principal, sintetizado no título, é um acerto de contas do
materialismo com a filosofia. É ali que as posições de Engels acerca da ciência, da filosofia e de suas mútuas relações
articulam-se como um conjunto mais coerente e ordenado, o que não deixa de salientar e cristalizar as ambiguidades e
contradições de sua concepção.

 

1.
Os quase vinte anos que decorrem entre a morte de Hegel (1831) e a fracassada revolução de 1848 são marcados, no
pensamento alemão, pela convicção de que se vivia um período decisivo da história humana, onde a verdade só poderia ser
encontrada e posta em prática no território delimitado pela “existência material concreta do homem”. Os princípios
abstratos  do  saber  filosófico,  rejeitados  em  sua  transcendência,  foram  transformados  em  fundamentos  da  ação

emancipadora, pois doravante cabia aos próprios homens “determinar a marcha racional da história”.[ii] A promessa de
efetivação temporal da razão e da liberdade individual, inscrita na filosofia hegeliana sob a égide da consumação que
anunciava o fim da filosofia,  torna-se então uma tarefa para o porvir.  Enquanto possibilidades históricas concretas,
diferentes modalidades e concepções dessa “realização” rivalizam a partir de um solo comum: a negação da filosofia.

Há muito abandonada, essa questão retorna de chofre, sob nova roupagem, ao corpus teórico do marxismo em 1888.
Engels, no afã de produzir uma “exposição concisa e sistemática” das relações deste com a filosofia de Hegel, além de
salientar a importância da influência de Ludwig Feuerbach na formação do materialismo histórico, apresenta o marxismo
como um dos resultados da “decomposição” da escola hegeliana. Uma vez ressaltados esses vínculos,  para evitar a
interpretação que insere o marxismo, como uma escola a mais na série dos sistemas filosóficos, Engels vê-se forçado a

destacar a especificidade da filosofia dos jovens hegelianos e, por conseguinte, a do próprio Hegel.[iii]

Na medida em que privilegia, na sua compreensão do jovem-hegelianismo, a filosofia de Ludwig Feuerbach,[iv] apresentado
como o elo  conclusivo de uma cadeia que se inicia  com David Strauss e  passa por Bruno Bauer e  Max Stirner –

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a

https://aterraeredonda.com.br/ludwig-feuerbach-e-o-fim-da-filosofia-classica-alema/


a terra é redonda

Ludwig Feuerbach e o fim da filosofia clássica alemã - 09/03/2022 - 2/6
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

abandonando qualquer referência àqueles autores, como Moses Hess, Arnold Ruge ou Cieszkowski, cuja preocupação

política é mais explícita[v]  –, Engels desloca a questão da “realização prática” da filosofia para um segundo plano. A
superação da filosofia passa a ser exposta como uma desintegração, isto é, como um processo que se desenrola no próprio
campo desse saber.

Crítica retrospectiva, a análise de Fredrich Engels desqualifica o pensamento de Ludwig Feuerbach (a partir de suas
premissas filosóficas, em particular do seu materialismo) pela via da comparação de suas realizações com os feitos do
marxismo.  Adota,  porém,  ao  mesmo tempo,  uma atitude condescendente,  pois  transforma o  adversário  de  outrora,
ferozmente combatido em A ideologia alemã, em momento necessário de um percurso intelectual e histórico.

Nessa versão, a restauração feuerbachiana do materialismo teria exercido, inicialmente, um papel produtivo. Ao ressaltar a
independência da natureza em relação à filosofia, Feuerbach teria desatado o nó forjado pela mistura jovem-hegeliana de
materialismo francês e hegelianismo, o que possibilitou, entre outras coisas, a crítica levada a cabo por Marx e Engels em
A sagrada família.

Feuerbach, entretanto, não teria desenvolvido plenamente as potencialidades abertas por sua filosofia. Sua trajetória,
descrita por Engels como a marcha de um hegeliano pouco ortodoxo para o materialismo, deteve-se diante da tarefa de
superar (“destruindo criticamente sua forma, mas conservando o novo conteúdo adquirido por ela”) a filosofia de Hegel.

Assim, uma vez quebrado o sistema, a rejeição integral do legado de Hegel conduziu Ludwig Feuerbach de volta às
posições do materialismo francês do século XVIII. Prisioneiro de uma versão mecânica e anti-histórica, não conseguiu
desenvolver seu materialismo, pois não o aplicou nem às ciências da natureza, nem ao conhecimento histórico, abrindo
caminho para a reintrodução do idealismo em seu pensamento (principalmente nos campos da filosofia da religião e da
ética). É essa mistura, a convivência de tendências materialistas e idealistas, que configura sua filosofia como um momento
de transição, como um elo intermediário entre a filosofia idealista de Hegel e a concepção materialista da história.

A íntegra desse percurso desdobra-se, segundo Engels, por meio da convergência – pelo menos no que tange à superação
da  filosofia  –  de  duas  linhagens  inicialmente  antagônicas:  a  idealista,  caracterizada  pela  afirmação  do  caráter
predominante  do  espírito,  e  a  materialista,  que  enfatiza  a  primazia  da  natureza.  Os  sistemas  idealistas  foram se
impregnando (em decorrência do esforço, panteísta, para conciliar espírito e natureza) de um conteúdo cada vez mais
material, até o ponto em que se tornaram, com o sistema de Hegel, um “materialismo posto de cabeça para baixo de forma
idealista”. O materialismo, por sua vez, percorreu uma série de fases, mudando sucessivamente de forma conforme as
últimas descobertas no terreno das ciências naturais e, desde Marx, no campo da história.

Para compreender o sentido dessa convergência, ou melhor, o modo como Engels concilia tendências – por definição –
opostas, torna-se necessário examinar alguns dos pressupostos dessa aproximação, à primeira vista desconcertante e
paradoxal.

A confluência entre o giro em direção ao materialismo (efetivado por meio da transmutação do idealismo e de um
refinamento conceptual do materialismo, bem como de um cruzamento, decorrente da incorporação, ainda que modificada,
do método de Hegel pelo marxismo) e a negação da filosofia apoia-se, em última instância, na determinação do conceito de
filosofia pelo idealismo alemão, ou melhor, na tese difundida por Schelling e Hegel de que “toda e qualquer filosofia é

idealismo”.[vi]

A adesão de Engels à definição idealista de filosofia, além de lhe permitir associar o materialismo com o fim da filosofia,
possibilita-lhe  também levar  a  termo uma operação extremamente  complicada:  a  justificação da  incorporação,  pela
concepção materialista da história, do conteúdo material da filosofia hegeliana. Nesse sentido, sua primeira providência é
minimizar o papel desempenhado pelo conceito de absoluto em Hegel. Assim, em lugar de ressaltar que tal associação, a
unificação de filosofia e idealismo, só se sustenta a partir do pressuposto e do ponto de vista do absoluto, Engels mantém o

resultado, a identidade que lhe convém, recusando a premissa, o momento conceptual cujo centro é o absoluto.[vii]

Ao mesmo tempo em que descarta essa interpretação convencional, Engels ressalta a contradição desvelada pelo debate
intelectual alemão das décadas de 1830-40 acerca da célebre passagem do Prefácio à Filosofia do direito – “tudo o que é
real é racional; e tudo o que é racional é real”. Tanto conservadores quanto revolucionários reivindicaram (segundo
Engels, não sem razão) essa frase como corroboração da validade de sua interpretação particular do pensamento de Hegel

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a



a terra é redonda

Ludwig Feuerbach e o fim da filosofia clássica alemã - 09/03/2022 - 3/6
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

e como uma espécie de aval de sua postura religiosa e política.

Por um lado, quando se diferencia, com Hegel, “real” de “existente”, atendo-se também ao caráter histórico das formas
sociais, a “realidade” torna-se sujeita à corrosão em um processo incessante que a converte, no decorrer do tempo, em
uma sucessão de resíduos irracionais, destituídos de necessidade e, portanto, do direito à existência. Intrínseco à dialética,
predomina o aspecto revolucionário: “A proposição da racionalidade de todo o elemento efetivo real dissolve-se, segundo
todas as regras do método de pensar de Hegel, nesta outra: tudo o que existe é digno de perecer” (Engels, Ludwig
Feuerbach e o fim da filosofia clássica alemã, p. 23).

Mas também é possível, por outro lado, sem trair a Hegel, privilegiar o vínculo interno de seu conceito de realidade com a
noção  de  necessidade,  o  que  legitimaria,  pela  atribuição  de  razão  ao  existente,  determinadas  formas  sociais  e  de
conhecimento, inclusive o Estado prussiano. Tal dualidade, inscrita no cerne da filosofia de Hegel, deriva da contradição
entre o método (anti-dogmático, avesso a verdades absolutas) e as necessidades internas do sistema que possibilitaram a
reintrodução do dogmatismo, isto é, a exigência (para Engels inerente a qualquer projeto sistemático) de completar a

ordenação do material adotando como fecho uma espécie qualquer de verdade absoluta.[viii]

Na intepretação de Engels, o papel de destaque atribuído por Hegel ao sistema decorre sobretudo de seu idealismo. Não
propriamente no sentido de que se trata de uma forma determinada de articulação do material (isto é, de uma relação
específica entre conceitos e dados, teoria e fatos, lógica e história, a priori e a posteriori) e, portanto, de uma opção entre
outras, mas de um atributo essencial de todo e qualquer procedimento filosófico. Diz Engels: “Para todos os filósofos é
precisamente o “sistema” o elemento perecível, e isto justamente por decorrer de uma necessidade imperecível do espírito
humano: a necessidade de superar todas as contradições. Mas, se todas as contradições são eliminadas de uma vez por
todas, atracamos na assim chamada verdade absoluta: a história universal está no fim e, no entanto, deve continuar,
embora não lhe reste mais nada para fazer – portanto, uma nova contradição insolúvel” (Engels, Ludwig Feuerbach e o fim

da filosofia clássica alemã, p. 31).[ix]

O próprio método de Hegel (na medida em que concebe a natureza, a história e o mundo do espírito como um processo
incessante de transformações e mudanças) coloca em xeque a pretensão de sua filosofia em se apresentar como resumo e

compêndio de uma verdade absoluta, mesmo que sob a forma da totalidade de um processo lógico e histórico.[x] Hegel
limita a aplicação da dialética ao autodesenvolvimento do conceito, isto é, a um movimento que, segundo Engels, existe e
se “processa desde a eternidade, não se sabe onde, mas, em todo caso, independentemente de qualquer cérebro humano

pensante”.[xi]

Para eliminar essa “distorção ideológica”, para se livrar dessa “crosta idealista”, resgatando o caráter revolucionário
próprio do método, basta voltar “a apreender materialisticamente os conceitos da nossa cabeça como imagens derivadas
de coisas efetivas, em vez de apreender as coisas efetivas como imagens derivadas deste ou daquele estágio do conceito
absoluto” (id., ibid., p. 91). Essa transcrição da dialética do conceito para a condição de “reflexo consciente do movimento
dialético do mundo efetivo”, ou seja, da natureza e da história; a consideração materialista da filosofia hegeliana, parece
suficiente para repor a dialética “da cabeça sobre a qual estava, novamente sobre os pés” (id., ibid.).

As condições dessa inversão seriam, por conseguinte, em um mesmo movimento, tanto o abandono do invólucro, “o sistema
universal e compacto, definitivamente plasmado”, no qual Hegel pretenderia enquadrar as ciências da natureza e da
história, quanto a supressão da própria filosofia: “… estará também no fim toda a filosofia no sentido em que a palavra é
conhecida até hoje. Abandona-se a ‘verdade absoluta’ inalcançável por essa via e por cada um individualmente e, em troca
perseguimos as verdades relativas alcançáveis pela via através das ciências positivas e da conexão dos seus resultados por
meio do pensamento dialético. Com Hegel, encerra-se a filosofia em geral. Por um lado, porque ele reuniu em seu sistema,
do modo mais grandioso, todo o desenvolvimento da filosofia; por outro, porque, ainda que inconscientemente, mostra-nos
o caminho para fora desse labirinto de sistemas em direção ao conhecimento positivo e efetivo do mundo (id., ibid., p.

33).[xii]

A tarefa proposta por Engels engloba apenas a “destruição crítica da forma”. Livrar-se da crosta filosófica, prescindir dessa
“ciência das ciências que parece flutuar sobre as demais ciências particulares resumindo e sintetizando-as”, não significa
jogar fora o conteúdo, a riqueza enciclopédica da obra de Hegel. Apesar das construções às vezes arbitrárias, imposição do

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a



a terra é redonda

Ludwig Feuerbach e o fim da filosofia clássica alemã - 09/03/2022 - 4/6
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

sistema, o “tesouro de erudição” que recheia seus livros deve ser incorporado ao conhecimento ordenado do mundo, agora
organizado, com a autonomia das disciplinas específicas, em novo patamar.

 

2.
Na linha evolutiva da outra vertente, a materialista (garantia antecipada da convergência pressuposta), uma outra herança
da filosofia desempenha papel central, o método dialético. Tomada enquanto “ciência das leis gerais do movimento, tanto
do mundo exterior como do pensamento humano”,  alçada à condição de um conjunto separado de leis,  a dialética,
transposta de método filosófico em científico, torna-se a metodologia própria do “conhecimento positivo e efetivo do
mundo”. No terreno das ciências naturais, ao longo do século XIX, o surgimento de novas especialidades, a fisiologia, a
embriologia, a geologia; as descobertas decisivas da célula, da transformação da energia e da evolução das espécies
teriam,  segundo Engels,  aberto  caminho para  uma nova concepção de  natureza  que a  aproxima dos  processos  de
desenvolvimento histórico. Isto acarretou uma profunda modificação desses saberes, que ultrapassando o estágio de meras
“ciências coletoras” – voltadas para o estudo dos objetos (vivos ou mortos) como coisas prontas –, tornaram-se “ciências
ordenadoras” – dedicadas ao estudo dos “processos, da origem e do desenvolvimento dessas coisas e da conexão que
vincula esses processos naturais em um grande todo” (id., ibid., p. 95).

A  preocupação com a  conexão dos  fenômenos  naturais  dentro  de  um determinado domínio,  mas  também entre  as
diferentes especialidades, a visão de conjunto daí decorrente impõem espontaneamente, mesmo a cientistas formados na
tradição “metafísica”, a interpretação dialética da natureza. O encadeamento dos resultados desses diversos saberes já
formaria, na avaliação de Engels, um sistema da natureza sólido o suficiente para liquidar a venerável filosofia da natureza.

O estudo histórico da sociedade, ou melhor, a investigação das atividades humanas, sob a influência das descobertas de
Karl Marx, que põe fim à filosofia da história, também passou por um processo semelhante em que, apesar das diferenças
entre os agentes (aqui homens dotados de consciência que agem em busca de determinados fins sob o impulso da reflexão
ou da paixão, lá fatores cegos e inconscientes que atuam um sobre os outros em conexão recíproca), ressaltou-se a

aplicabilidade das mesmas leis (dialéticas) gerais imanentes.[xiii]

A superação  de  tantos  antagonismos  lógicos,  o  gradualismo,  sem descontinuidades,  da  passagem do  idealismo  ao
materialismo, do método filosófico ao científico, do sistema filosófico ao conhecimento positivo e efetivo do mundo, a que
chegam de forma independente tanto a série idealista quanto a materialista, ancoram-se, em larga medida, em uma faceta
peculiar do desenvolvimento histórico: “Os filósofos, porém, nesse longo período de Descartes a Hegel e de Hobbes a
Feuerbach, de modo algum foram impelidos a avançar, como acreditavam, apenas pela força do puro pensamento. Pelo
contrário.  O que,  na verdade,  os impeliu a avançar foi,  nomeadamente,  o poderoso e sempre mais veloz progresso
impetuoso das ciências naturais e da indústria (id., ibid., p. 49).

A ênfase otimista (inclusive no terreno das implicações sociais) no desenvolvimento das forças produtivas resulta de uma
concepção de prática que privilegia, como fatores decisivos nesse processo, a “experimentação e a indústria”. No plano
teórico,  o  apelo a tal  par seria suficiente não só para refutar o agnosticismo epistemológico de Kant (centrado na

famigerada coisa-em-si), mas também para contestar “todas as outras manias filosóficas”.[xiv]

Posto isso, não é de todo descabido dizer que o último Engels, apesar de ressaltar unicamente a negação da filosofia,
mantém-se fiel ao lema jovem-hegeliano de realização da filosofia. Na verdade, o que se modificou substancialmente entre
A Sagrada família (1844) e Ludwig Feuerbach e o fim da filosofia clássica alemã (1888) foi a concepção de prática, que
adquiriu contornos cada vez menos políticos-sociais (ou, caso se prefira, subjetivos), não o projeto de realizar a filosofia
pela via da prática.

*Ricardo  Musse  é  professor  do  Departamento  de  Sociologia  da  USP.  Organizador,  entre  outros  livros,  de  China
contemporânea: seis interpretações (Autêntica).

 

Referência

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a



a terra é redonda

Ludwig Feuerbach e o fim da filosofia clássica alemã - 09/03/2022 - 5/6
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

Fredrich Engels. Ludwig Feuerbach e o fim da filosofia clássica alemã. Tradução: Vinicius Matteucci de Andrade Lopes.
Edição bilíngue. São Paulo, Hedra, 2020, 170 págs.

 

Notas

[i] O jovem Engels, em textos anteriores à redação de A situação da classe trabalhadora na Inglaterra (1844), definia o
comunismo, ao qual aderira antes de Marx, como uma “derivação, uma conclusão inevitável” da filosofia alemã (veja
Stedman Jones, “Retrato de Engels” p. 396-402). Mesmo nesse livro, de 1845, segundo o próprio Engels, ainda se podem
encontrar,  bem visíveis,  “as  marcas  da  filosofia  clássica  alemã”  (Engels,  Prefácio  de  1892 a  A situação  da  classe
trabalhadora na Inglaterra”, p.125).

[ii] Confira Marcuse, Razão e revolução, p. 242-3 e Arantes, Ressentimento da dialética, p. 372.

[iii] É possível, tendo em vista este conjunto de questões, redimensionar o impacto sobre a tradição marxista da publicação
em 1932,  na Marx-Engels  Gesamtausgabe,  dos  Manuscritos  econômico-filosóficos  (1844)  de Karl  Marx.  Mais  que a
descoberta de um continente novo como, às vezes, foram apresentados, trata-se antes da recuperação de um material
decisivo para a discussão de tópicos essenciais – “a origem”, “o sentido da teoria do socialismo científico”, a “relação entre
Marx e Hegel” (cf. Marcuse, “Novas Fontes para a Fundamentação do Materialismo Histórico”, p. 09) – colocados em
pauta pelo Ludwig Feuerbach de Engels e retomados, em chave mais ampla, por História e consciência de classe, de
György Lukács.

[iv] A presença de Feuerbach já no título do livro obviamente não decorre apenas do fato de o texto ter sido composto
originalmente como um comentário, encomendado pela revista Neue Zeit, do livro Ludwig Feuerbach de C. N. Starcke.

[v] O que causa mais estranheza é a ausência de qualquer menção a Moses Hess de cujo comunismo Engels foi adepto na
juventude. Sobre a relação de Marx e Engels com Hess, Ruge e Cieszkowski veja Cornu, Karl Marx et Friedrich Engels, t.
1, p. 132-287, t. 2, p. 01-105 ou então Hook, La genesis del pensamiento filosofico de Marx, p. 161-206 e 233-72.

[vi] Diz Schelling: “Se determinamos a filosofia em seu todo segundo aquilo no qual ela intui e expõe tudo, segundo o ato-
de-conhecimento absoluto, do qual mesmo a natureza só é, por sua vez, um dos lados, segundo a ideia de todas as ideias,
então ela é idealismo” (Schelling, Exposição da ideia universal da filosofia em geral e da filosofia-da-natureza como parte
integrante da primeira, p. 52). Já para Hegel a “proposição de que o finito é ideal constitui o idealismo. O idealismo da
filosofia consiste apenas nisso: não reconhecer o finito como o verdadeiro existente. Cada filosofia é essencialmente um
idealismo, ou pelo menos o tem como seu princípio e o problema consiste só [em reconhecer] em que medida este princípio
se acha efetivamente realizado. […] A oposição entre a filosofia idealista e a realista é destituída de significado. Uma
filosofia que atribui à existência finita um ser verdadeiro, último e absoluto, não merece o nome filosofia” (Hegel, Ciencia
de la lógica, p. 136).

[vii] A singeleza dessa operação não evitou os riscos da má-compreensão, pelo contrário. Colletti acusou Engels (e com ele,
toda uma tradição do marxismo ocidental)  de se apoiar em uma filosofia (idealista)  do absoluto (confira Colletti,  Il
marxismo e Hegel, pp. 99-111). Outros, como David McLellan, acusam Engels de ter substituído o conceito de “espírito”
pelo de “matéria” como absoluto (Cf. McLellan, As ideias de Engels, p. 59).

[viii] É desnecessário lembrar que a questão do “absoluto”, descartada tão facilmente em outros momentos, retorna aqui,
mesmo que pelo porão (Engels trata mais extensamente do caráter dogmático das verdades absolutas em Anti-Dühring, pp.
71-80).

Ao  acusar  Hegel  de  dogmatismo,  Engels,  mais  uma  vez,  é  tributário  do  vocabulário,  e  em  parte  também  dos
procedimentos,  do  Idealismo Alemão.  Este,  desde  Kant,  sempre  aplicou  o  termo “dogmatismo”  na  identificação  de
“consensos” preestabelecidos, que toma como os alvos prediletos da tarefa crítica.

[ix] Para o esclarecimento de alguns dos fatores atuantes nessa identificação, eminentemente idealista, entre sistema e
filosofia cf. Adorno, Negative Dialektik, p. 31-39.

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a



a terra é redonda

Ludwig Feuerbach e o fim da filosofia clássica alemã - 09/03/2022 - 6/6
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

[x] Cf. Engels, Anti-Dühring, p. 23.

[xi] Cf. Engels, Anti-Dühring, p. 89.

[xii] Em nenhum momento Engels diferencia a sua dialética, tal como exposta no Anti-Dühring, da dialética hegeliana tal
como é apresentada em Ludwig Feuerbach…, a não ser no que tange ao invólucro (materialista ou idealista). A par disso, é
praticamente  impossível  distinguir  o  que  diz  acerca  da  dialética  hegeliana  das  definições  que  oferece  da  versão
materialista.

[xiii] Andrew Arato, em “A Antinomia do Marxismo Clássico: Marxismo e Filosofia” (pp. 90-2), salienta que a versão
engelsiana da dialética, ao não conceber a “substância como sujeito”, mostra-se despreparada para explicar a história.
Essa limitação da dialética engelsiana, no entanto, não parece suficiente para sustentar uma outra afirmação sua – a de
que esse marxismo restabeleceria “o triunfo da natureza sobre a história”. Mais cauteloso, Fetscher acusa Engels de
aproximar o processo histórico e o processo natural pela generalização, para ambos, de uma mesma dialética. Segundo ele,
o “paralelismo entre natureza e sociedade leva a uma negligência do ‘momento consciente’ no processo histórico” (id., Karl
Marx e os marxismos, p. 164).

[xiv] Fetscher (Karl Marx e os marxismos, pp. 161-2) localiza aí, na ancoragem nas ciências naturais dessa tentativa de
suplantar  a  filosofia,  os  germes  do  marxismo  industrializante.  O  projeto  do  último  Engels,  totalmente  distinto  da
transformação coletiva que Marx prenunciava na expressão “realização da filosofia”, desembocaria em um “processo
infinito de conhecimento nas ciências naturais e na produção material” cujas consequências políticas mais visíveis seriam o
desvio da tarefa de “libertação da humanidade conscientizada no proletariado para a liberação das tendências de expansão
das forças produtivas”.

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a


