
a terra é redonda

Manoel Bomfim e o fardo da história - 04/05/2023 - 1/6
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

Manoel Bomfim e o fardo da história

Por PIERO DETONI*

O nietzschianismo singular na obra do médico e educador sergipano

A América Latina: males de origem (1905), do médico e educador sergipano Manoel Bomfim, ainda é capaz de possibilitar
uma (re)leitura consistente dos planos de historicidade enredados à experiência nacional, algo que envolve, certamente, os
sentidos de ser, e de não ser, brasileiro(a). A leitura deste texto-matriz pode configurar, de alguma maneira, o que somos e
o que podemos, ainda, ser. Como já disse, certa vez, Luiz Costa Lima: “Clássico é o texto plástico, capaz de se amoldar a
diversas ‘verdades’, sem que pareça estar sujeito a uma” (LIMA, 2006, p. 242).

Nesse  sentido,  decompondo  a  estrutura  narrativa  do  conhecido  ensaio,  percebemos  diversos  modos  de  elaborar  a
temporalidade subjacente ao alvorecer republicano. Porém, uma referência que ainda não foi pesquisada pela fortuna
crítica do livro, que é a de Friedrich Nietzsche.[i] Há um nietzschianismo subterrâneo, mesmo que difuso e refigurado,
movimentando parte do enredo do livro.

Contudo, cartografar os vestígios dessa filosofia no célebre ensaio não é uma tarefa simples, na medida em que eles se
misturam com outros registros bibliográficos, muitos dos quais antagônicos. O ecletismo de Manoel Bomfim o fez transitar
por diferentes linhas de pensamento, cruzando-as mesmo que a princípio parecessem conflitantes. Além disso, a obra em
questão possui uma particularidade formal: Manoel Bomfim parece não ter tido a preocupação de referenciar com esmero
os autores mobilizados na obra, sendo que passagens de livros foram acopladas ao texto principal sem uma distinção visual
consistente. Muitas delas possuem aspas, mas não se sabe a quem pertencem.

Conceitos, categorias e noções são movimentados no trabalho sem que se saiba a sua origem. De todo modo, existe, sim,
um nietzschianismo singular em Manoel Bomfim, pois consideramos o processo de leitura como um exercício inventivo e de
criação. O leitor ressignifica o plano discursivo, dado que a interpretação é um horizonte não restritivo. Ler é “uma prática
criativa que inventa significados e conteúdos singulares,  não redutíveis as intenções dos autores dos textos ou dos
produtores dos livros” (CHARTIER, 1992, p. 214).

Por outro lado, é possível que o Nietzsche de Manoel Bomfim esteja inserido naquilo que Luiz Costa Lima chamou de
precariedade do sistema intelectual brasileiro. A leitura nietzschiana do autor deve ser entendida nos horizontes da
“cultura auditiva”, parte constituinte desse sistema. As ideias de Nietzsche, em diálogo com a auditividade, podem ter sido
mobilizados de forma a incitar a persuasão, pelas vias da encenação, como uma maneira de tornar o auditório receptivo,
tendo em vista que o filósofo passava a ser conhecido por aquela geração. O que Luiz Costa Lima sugere é a possibilidade
do uso retórico de determinadas ideias como forma de prefigurar o leitor.

Manoel Bomfim não necessitaria, dentro da perspectiva da auditividade, demostrar racionalmente as ideias de Nietzsche.
O importante era o convencimento, não importando o meio teórico utilizado para tanto (LIMA, 1981). Essa disposição do
sistema intelectual brasileiro pode mostrar-se como uma via bastante profícua para rastrearmos parte do pensamento de

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a

https://aterraeredonda.com.br/manoel-bomfim-e-o-fardo-da-historia/


a terra é redonda

Manoel Bomfim e o fardo da história - 04/05/2023 - 2/6
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

Nietzsche em A América Latina, considerado pelo próprio Manoel Bomfim como um constructo “original”.

Das  desvantagens  da  história  para  vida:  o
conservantismo  como  fardo

Parece crível a verificação, para além de um vocabulário nietzschiano inscrito no livro, de afinidades eletivas. Desse modo,
exploraremos tanto as apropriações dessa filosofia realizadas por Manoel Bomfim quanto os distanciamentos possíveis
entre os dois pensamentos. Nietzsche e o intelectual brasileiro dialogavam sobre o sentido do devir histórico, sobretudo, no
que dizia respeito ao papel restritivo (e reativo) do passado, responsável por imobilizar a vida e a ação dos seres humanos
junto aos planos da existência, os impossibilitando de agir livremente. O tom das críticas presente no livro brasileiro de
1905 pouco parece ter mudado em relação ao que Nietzsche escreveu em O nascimento da tragédia (1872), na Segunda
consideração intempestiva (1874) e em Assim falou Zaratustra (1883): o fardo da história erradicaria o futuro (WHITE,
1994).

Existem citações diretas de Nietzsche, mas Manoel Bomfim não disse quais livros leu especificamente. Rastreamos certa
capilaridade do léxico nietzschiano mobilizado pelo autor por meio de inferências intertextuais. Em uma das passagens em
que o filósofo apareceu percebemos as desvantagens da história para a vida na América Latina: “Nietzsche tem razão
quando diz ser o irrespeito e o desprestígio condição essencial de todo o progresso. As nações sul-americanas têm que
recompor toda a sua vida política, administrativa, econômica, social e intelectual; se não querem morrer estanguidas,
mesquinhas e ridículas, têm que travar uma luta sistemática, direta, formal, conscientemente dirigida contra o passado”
(BOMFIM, 2005, p. 178).

A passagem em questão ativa toda uma rede de ilações nietzschianas quanto ao sentido da história que estavam em
consonância com o enredo de A América Latina. O “fardo do passado”, para nos valermos da conhecida interpretação de
Hayden White, seria responsável por evitar a dinamicidade da vida, impedindo a elevação dos espíritos livres. Os autores
colocados, aqui, em modo de afinidade foram críticos do conservadorismo imposto pelas lides do passado, responsável pela
estaticidade do devir, impassível de servir, então, a vida humana; elaborando-se repetidamente sem que um sentido de
mudança pudesse ser extraído. Manoel Bomfim desejou, assim como asseverou Nietzsche, transcender o excesso de
história: “e nós, se não queremos ser devorados, devemos voar, aliviados de toda a bagagem que enche os espíritos
ronceiros” (BOMFIM, 2005, p. 179).

Mas  que  fique  claro:  não  queremos  assimilar  Manoel  Bomfim  como  um  nietzschiano  stricto  sensu.  Os  vestígios
nietzschianos em A América Latina são multidirecionais, e mesmo que vejamos as ideias de “fardo da história” e de
conservadorismo no ensaio, elas não aparecem de uma maneira “pura”, mas conectadas das formas mais distintas com
outras correntes de pensamento. Por exemplo: é possível que em determinadas situações os vestígios nietzschianos se
aproximem do darwinismo social no que tange a semântica da “luta pela vida”.

No limite, é contraproducente eleger uma linha de apropriação diante do ecletismo universalista de Bomfim. Para Roberto
Ventura, a “unidade do saber” aspirada pelos autores desde 1870, à diferença da especialização disciplinar que definirá os
padrões intelectuais a partir  de meados do século XX, demandou um modelo de escrita que tornava possível  “uma
concatenação eclética de teorias e conhecimentos díspares, apresentados como saber ‘universal’” (VENTURA, 1991, p. 41).

De qualquer maneira, há um conceito criado por Bomfim capaz de conectar as reflexões de A América Latina com as ideais
nietzschianas sobre o “fardo da história”. Trata-se do conservantismo. Ele designa uma forma de agir socialmente, que no
caso foi transmitida às elites dirigentes pelos colonizadores ibéricos. Sua carga semântica indica aversão a mudança por
parte, principalmente, dos políticos da América Latina. De acordo com o ensaísta: “Não suportam que as coisas mudem”
(BOMFIM, 2008, p. 116).

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a



a terra é redonda

Manoel Bomfim e o fardo da história - 04/05/2023 - 3/6
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

Esses indivíduos, responsáveis pela administração pública local, eram incapazes de perceber o princípio mais básico da
transformação histórica: a evolução. “Na prática, todos esses homens das classes dirigentes são escravos passivos da
tradição  e  da  rotina;  são  ativos  apenas  para  opor-se  a  qualquer  inovação  efetiva,  a  qualquer  transformação  real,
progressiva” (BOMFIM, 2008, p, 116). Poder-se-ia dizer que essa forma de lidar com o passado instaurava os sentimentos
de medo e de mesmo de preguiça, pois “conservavam” em razão de acreditarem que desse modo evitariam o infortúnio e o
imprevisto.

Reivindicava-se uma espécie de “passado monstro”, que de uma forma ou de outra imobilizava o presente e habitava o
futuro arbitrariamente. Vejamos só o desdobramento dessa forma de elaboração do tempo histórico junto à política latino-
americana: “A história nos mostrará que, nas nacionalidades sul-americanas, antes mesmo da completa independência, já
aparece um partido “conservador”, pesando decisivamente sobre a marcha das coisas públicas” (BOMFIM, 2008: 116-117).

É bem verdade que a reflexão de Nietzsche estava voltada para o historicismo, em sua forma e em seu conteúdo. O excesso
de história apareceria como uma disfunção social. Aqui se fez uma crítica a conservação do passado, que em proporções
excessivas entorpeceriam a atividade dos indivíduos. Não foi por acaso que o filósofo falou até mesmo em ódio pela história
(WHITE, 1994). A percepção de Nietzsche quanto ao tempo histórico era contrária a estaticidade do passado.

Para o filósofo de Röcken, assim como era para Manoel Bomfim, deveríamos imprimir um registro crítico ante o presente.
Desse modo, a história passaria a ser assimilada como a consciência do devir das coisas. Isso mostrou-se fundamental para
que o estudioso brasileiro se dirigisse contrário ao conservantismo sul-americano congênito. De certa forma, a crise do
sujeito ante o passado seria estabelecida a partir do momento em que a força plástica do devir se apresentasse, então,
debilitada diante da ascendência do instinto antiquário que elegeria não a vida, mas a verdade enquanto adequação, que
poderia ser percebida, para dialogarmos com Manoel Bomfim, como norma social disciplinarizada.

Mas o que pretendiam, na visão de Manoel Bomfim, conservar essas classes dirigentes? A resposta a essa questão é um
dos caminhos que torna, em tese, possível a verificação de uma apropriação da semântica nietzscheana em A América
Latina: males de origem. No caso explorado aproximada da sociologia do francês Gabriel Tarde. O passado, manifestado na
forma de conservantismo, impediria a vida e o progresso, tomado unicamente como sinônimo de melhoramento. Haveria
uma submissão à vontade de algum horizonte de destino antecipador (metafisico?) da experiência. Dever-se-ia empreender
uma luta contra o enrijecimento do raio de ação humano em razão de um controle comportamental derivado da tradição.

Segundo Manoel Bomfim: “Só se é justamente a decadência, a resignação social, e tudo mais que nos prende ao passado,
se opõe obstinadamente à vida e ao progresso, que não é mais que a perda incessante de hábitos, a luta contra costumes
estabelecidos, a adoção do que é moda e do que é novo, em oposição a tendência dos preguiçosos e tímidos a imitar a
história” (BOMFIM, 2008, p. 117).

O ensaísta nordestino criou uma imagem para retratar essa forma de experienciar o tempo: a de sujeitos plantados como
árvores, em que a extensão das raízes impedia que as coisas se transformem em torno de si. Essa disposição ante a vida
implicava na paralisia do devir,  na impossibilidade de perceber as coisas do mundo em constante transformação. O
passado imperaria pelo signo da repetição imobilizadora.

Manoel Bomfim, então, esclareceu o seu “fardo da história”: “Não se contentam de estar imóveis; pretendem que todo o
mundo se petrifique e que a vida deixe de ser uma evolução para ser uma repetição apenas, a fim de que vejam amanhã o
que  veem hoje,  e  o  que  viram ontem –  a  estagnação  universal”  (BOMFIM,  2008,  p.  117).  É  perfeitamente  crível
verificarmos essa apropriação de Nietzsche por parte de Bomfim pelo fato de ser no contexto dessa argumentação que
encontramos a referência direta à Nietzsche no texto. Essa obsessão conservantista, muito provavelmente extraída de uma
leitura difusa do filósofo de Röcken, seria um sentimento que a arrastava a performance e a ação dos nossos políticos.

Podemos ser mais explícitos quanto ao “fardo da história” acometendo os nossos agentes públicos: “Os sentimentos, e os
costumes,  que  neles  se  inspiram,  estão  sempre  retardados,  relativamente  à  inteligência”  (BOMFIM,  2008,  p.  118).

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a



a terra é redonda

Manoel Bomfim e o fardo da história - 04/05/2023 - 4/6
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

Conservar  não  poderia  constituir-se,  nesse  sentido,  enquanto  ação  ativa  de  ninguém,  visto  que  esse  movimento
demostraria passividade. O passado não deveria ser tomado como um substantivo, mas como um adjetivo. Disposição que
romperia com as suas imposições arbitrárias. Dever-se-ia fomentar esforços conscientes para alterar o sentido do devir
humano. Essa disposição proporcionaria um verdadeiro autoconhecimento aos sujeitos, moldando-se a si mesmos, não
sendo, então, determinados pelo passado.

Nesse sentido, “A grandeza do homem se exprime pelo esforço constante para compreender melhor as suas necessidades,
para conhecer qualquer coisa de novo; continuar, conservar é obra dos mortos; viver é acrescentar alguma coisa ao que
existe, eliminar o que já não convém” (BOMFIM, 2008, p. 118). Essa decrepitude temporal, obra da conservação do
passado, em que a transmissibilidade da cultura imobilizava o presente e prefigurava o futuro, assolava os agentes
públicos. Esse era um fardo, admitiu Manoel Bomfim, da herança colonial.

O passado ibérico apresentava-se como uma Medusa, e isso trazia fortes implicações sociais. O conservantismo das classes
dirigentes se materializava na defesa dos privilégios dos grupos, fomentando vantagens, abusos e iniquidades. Onde quer
que o passado se operasse no modo conservador haveria um privilégio que se desejava manter. “Sociedade parada,
estacionada, é sinônimo de acabada e esgotada” (BOMFIM, 2008, p. 119). O certo seria a busca por um caminho que
permitisse o extravasamento vital do devir, que em última instância significaria a transformação em todos os sentidos,
forma que abriria condições para a satisfação de necessidades novas e maneira possível para as reformas reclamadas.

Não se deveria, no limite, impedir o desenvolvimento do devir conservando o passado. Além dessa ação impossibilitar a
dinamicidade da vida, era fonte da manutenção das desigualdades sociais e das prerrogativas de classe. “Retores, supõem
abafar o futuro que se aproxima, sob o peso de verdades velhas e deturpadas, inferidas de realidades extintas – abstrações
mortas, quadros vazios, porque a vida já é diversa, sempre nova, sempre a transformar-se” (BOMFIM, 2008, p. 120). Em
mais uma passagem vemos os malefícios da história para vida, que Manoel Bomfim projetava para o entendimento do
conservantismo dos dirigentes sul-americanos,  sujeitos  que se valiam da tradição como forma de dominação:  “Para
justificar esse conservantismo inconsequente, faz-se apelo a todas as fórmulas de senso comum; não o bom senso que se
inspira dia a dia nas necessidades reais, mas um bom senso que vem de pais e filhos, por herança e tradição, o senso
comum de outras eras, referente a coisas e necessidades que não existem mais” (BOMFIM, 2008, p. 121).

Mas não apenas os dirigentes foram acometidos pela paralisia imposta pelo passado histórico, que no caso desses agentes
era manipulado em benefício próprio e de classe. A própria sociedade como um todo apresentava-se conservantista em
seus meandros comportamentais. O passado, o arcaísmo, se sobrepunha às demais temporalidades, tornando estáticos os
planos de historicidade, impossibilitados de se dinamizarem plasticamente como vida.

Argumenta Manoel Bomfim que “estas sociedades são em geral arquivos de instituições e costumes arcaicos com etiquetas
modernas; um glossário moderno designando um mundo obsoleto. A idade antiga sobreviveu em tudo. As instituições
permanecem inalteráveis,  por entre as múltiplas revoluções políticas;  cada uma delas é um fenômeno arqueológico,
quando não é um fóssil cuja classificação seria bem difícil, se a sua filiação não existisse na história” (BOMFIM, 2008, p.
122).

O conservantismo era uma herança colonial, e fomentava o seu principal vetor: o “parasitismo social”, ou seja, a dinâmica
de exploração que movimentava a história da América Latina. Seria próprio ao parasitismo, a partir do momento em que
um “organismo” social passava a viver à custa de outro, a aversão a transformação, que definia a progressividade do devir
histórico. A dinâmica parasitária não via necessidade de mudança, ela não desejava alterar a situação, pois isso significaria
mudança do status quo. Vemos, então, o ecletismo de Bomfim agregar vestígios nietzschianos, manifestos na percepção do
fardo da história, com uma lógica explicativa organicista de sociedade.

O passado,  que se materializava em tradição,  deveria  estar  à  disposição de homens e de mulheres através de um
movimento que oportunizaria o desvelamento assertivo do devir histórico, longe, então, de figurar como o protagonista
majoritário da historicidade humana. Quer dizer, a própria facticidade da existência exigia formas plásticas (e ativas) de

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a



a terra é redonda

Manoel Bomfim e o fardo da história - 04/05/2023 - 5/6
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

relação  com a  temporalidade,  sendo que não  haveria  nada a  se  perder  com os  horizontes  da  transformação,  pois
incrustrado na deviniência da experiência, no ritmo de tais mutações, os indivíduos, ou as sociedades, poderiam se abrir a
mundos (im)possíveis, tornando o passado uma instância não estática.

De acordo com Nietzsche, “quando o sentido de um povo se enrijece desta forma, quando a história serve de tal modo à
vida passada, quando o sentido histórico não conserva mais a vida, mas a mumifica: então a árvore morre de maneira
natural, de cima para baixo, paulatinamente em direção às raízes – por fim, mesmo as raízes perecem junto” (NIETZSCHE,
2003, p. 28).

Nessa direção, a teorização de Nietzsche, comprovada empiricamente por Manoel Bomfim, indicava a possibilidade de o
passado paralisar a existência. Assim, e os dois autores estavam em concordância, seria necessário negá-lo para que se
pudesse novamente mergulhar na experiência e dela extrair as condições para uma vida afirmativa. Assim, os sujeitos
deveriam se desafogar do passado, movimento que tornaria possível a emergência do presente e das suas demandas, que
experimentadas tornavam-se, mais uma vez, o esteio para a dinamicidade da historicidade humana.

*Piero Detoni é doutor em história social pela Universidade de São Paulo (USP).

Referências

BOMFIM, Manoel. A América Latina: males de origem. Rio de Janeiro: Centro Edelstein de Pesquisas Sociais, 2008.

CHARTIER, Roger. Textos, impressão, leitura. In: HUNT, L. (org.). A nova história cultural. SP: Martins Fontes, 1992.

LIMA, Luiz Costa. Da existência precária: o sistema intelectual no Brasil. In: _____; Dispersa demanda: ensaios sobre
literatura e teoria. Rio de Janeiro: Livraria Francisco Alves, 1981.

NIETZSCHE, Friedrich. Segunda consideração intempestiva: da utilidade e desvantagem da história para a vida. Trad.
Marco Antônio Casanova. Rio de Janeiro: Relume Dumará, 2003.

VENTURA, Roberto. Estilo tropical: história cultural e polêmicas literárias no Brasil. 1870-1914. São Paulo: Companhia das
Letras, 1991.

WHITE, Hayden. O fardo da história. In:_____. Trópicos do discurso: ensaios sobre a crítica da cultura. São Paulo: Edusp,
1994.

Nota

[i] Cabe dizer que a sinalização para a recepção de Nietzsche em Bomfim foi indicada pelo historiador Luiz Carlos Bento
em sua tese de doutoramento (2015).

A Terra é Redonda existe graças aos nossos leitores e apoiadores.
Ajude-nos a manter esta ideia.
Clique aqui e veja como

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a

https://aterraeredonda.com.br/CONTRIBUA/


a terra é redonda

Manoel Bomfim e o fardo da história - 04/05/2023 - 6/6
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a


