a terra é redonda

O anti-Croce de Gramsci

Por CELSO FREDERICO*

Ao debrugar-se sobre a obra de Croce, Gramsci procurava decantar ideias que iriam formatar as bases de sua propria
concepg¢do de mundo

O “problema crucial” do materialismo historico - as relagoes entre a base e a superestrutura - é um dos eixos condutores
da critica de Gramsci a Croce. Diferentemente de Bukhérin, que Gramsci criticara por ser materialista mecanicista, o
filésofo napolitano era um intelectual de extragdo hegeliana de espantosa erudigdo e autor de uma extensa obra que o
consagrou como o mais influente pensador da Italia. Gramsci, que num periodo juvenil considerava-se “crociano”, voltou-se
nos Cadernos para enfrentar o antigo mestre, a quem considerava “lider mundial da cultura”. Inspirado no “Anti-Diihring”
de Engels, pretendia estabelecer as bases de um Anti-Croce, tarefa que “mereceria que um inteiro grupo de homens lhe
dedicasse dez anos de atividade” (Cadernos do cdrcere 1, 305, doravante CC).

Ao debrucar-se sobre a obra de Croce, Gramsci procurava decantar ideias que iriam formatar as bases de sua propria
concepcao de mundo. Mas, como estudar um autor? Referindo-se a obra de Marx, Gramsci fez um comentério que vale
perfeitamente como roteiro para a interpretacao de seus proprios escritos: “Se se quer estudar o nascimento de uma
concepgao do mundo que ndo foi nunca exposta sistematicamente por seu fundador (...) é preciso, antes de mais nada,
reconstruir o processo de desenvolvimento intelectual do pensador dado para identificar os elementos que se tornaram
estaveis e “permanentes”, ou seja, que foram assumidos como pensamento proprio, diferente e superior ao “material”
anteriormente estudado e que serviu de estimulo; s6 esses elementos sdo momentos essenciais do processo de
desenvolvimento. (...). A pesquisa do Leitmotiv do ritmo do pensamento em desenvolvimento, deve ser mais importante do
que as afirmacgoes particulares e casuais e do que os aforismos isolados” (CC, 4, 18 e 19).

O pensamento, contudo, ndo se desenvolve sozinho, mas, contrariamente, responde aos desafios postos pela historia - e,
em Gramsci, tais desafios giram em torno da revolucdo russa, da questao meridional e da ascensao do fascismo na Italia.

O “processo de desenvolvimento intelectual” levou Gramsci a confrontar-se com um autor erudito que também inseria na
tradicao dialética. O percurso de Gramsci, entre Bukhérin e Croce, lembra de certa forma os dilemas vividos pelo jovem
Marx nos anos 40, quando procurava formular a sua teoria combatendo o legado da filosofia idealista-dialética de Hegel e o
materialismo sensualista de Feuerbach.

Em véarios momentos, Gramsci fez questdo de reafirmar o carater holistico de seu pensamento, como, entre tantos outros
exemplos, numa passagem em que, discorrendo sobre as relagoes entre filosofia, politica e economia, observou que se
essas atividades: “sdao os elementos constitutivos de uma mesma concepcao do mundo, deve existir necessariamente, em
seus principios tedricos, convertibilidade de uma na outra, traducdo reciproca na linguagem especifica propria de cada
elemento constitutivo: um esta implicito no outro e todos, em conjunto, formam um circulo homogéneo” (CC, 6, 209). Os
melhores estudos sobre sua obra assinalam sempre que os diversos conceitos por ele empregados nao sdo pecas soltas,
pois sdo recorrentes e integrados num “circulo homogéneo”.

A fidelidade ao materialismo, por sua vez, ndo permitia conceder autonomia aos conceitos, pois estes derivam de sua base
material. A dialética, portanto, opera no interior da matéria social e ndo somente no plano conceitual, como pretendia
Croce.

A partir da compreensdo do marxismo como uma teoria totalizadora, materialista e radicalmente historicista, Gramsci

O anti-Croce de Gramsci - 30/10/2021 - 1/5
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.


https://aterraeredonda.com.br/o-anti-croce-de-gramsci/

a terra é redonda

dirige sua critica a Croce e, através dessas criticas, foi decantando os elementos que se tornariam “estaveis” e
“permanentes” na configuragdo de seu “pensamento proprio”.

O combate intelectual contra o antigo mestre mesclava teoria e politica.

A forte presenca de Croce na vida cultural e politica na Italia era uma referéncia para as correntes liberais e para todo o
pensamento idealista entdo hegemonico na Itélia. Além disso, “Os textos crocianos de teoria da histéria deram as armas
intelectuais aos dois maiores movimentos de “revisionismo” da época, os de Eduard Bernstein, na Alemanha, e o de Sorel,
na Francga. O préprio Bernstein escreveu ter sido levado a reelaborar todo o seu pensamento filoséfico e econdmico depois
de ler os ensaios de Croce” (Cartas do carcere, 2, 188, doravante C).

Como um importante herdeiro da filosofia de Hegel, Croce apropriou-se a seu modo da dialética e de temas fundamentais
do materialismo histérico. Num movimento simétrico, Gramsci também se apropriou de conceitos crocianos, traduzindo-os
para o marxismo, como hegemonia, a revalorizacdo da frente filoséfica, a funcao dos intelectuais, etc. Estamos, assim,
diante de um emaranhado de referéncias cruzadas. Defendendo o legado hegeliano, Gramsci o contrap0s a sua absorgao
pelo filésofo napolitano. A filosofia hegeliana, segundo Gramsci, é a expressao de um periodo revolucionério da historia,
marcado pela Revolucdao Francesa e pelas guerras napolednicas, periodo de contradigoes e lutas que se refletiram
diretamente no interior da dialética. Em Croce, contrariamente, as lutas sociais estdo ausentes. Em sua Storia d’Europa nel
secolo decimonono, Croce nao trata da Revolugdo Francesa e das guerras napoleonicas e, na Storia d’Itdlia dal 1871-1915,
ignora as lutas do Risorgimento. Desse modo, ele “prescinde do momento da luta” e “assume placidamente como histéria o
momento da expansao cultural ou momento ético-politico”. Essa histdria cultural, despregada de sua base material, é puro
idealismo, metafisica do Espirito que se desenvolve a revelia dos homens. Gramsci conclui dizendo que essa historiografia
¢ “um renascimento da historiografia da Restauragao adaptada as necessidades e aos interesses do periodo atual”; a
historiografia de Croce, portanto, “é um hegelianismo degenerado e mutilado, j& que sua preocupagao fundamental é um
temor panico dos movimentos jacobinos, de qualquer intervencao ativa das grandes massas populares como fator de
progresso histérico” (CC 1, 281 e 291). Por movimentos jacobinos entenda-se bolchevismo, lembrando que Lénin definia os
comunistas como jacobinos estreitamente ligados a classe operéaria.

Para afirmar sua teoria e manté-la longe dos “amigos materialistas da dialética hegeliana” (como diria Lénin), Croce
precisou voltar-se contra a concepgao hegeliana de dialética que expressava as contradigées sociais de seu tempo, pondo
em seu lugar “uma pura dialética conceitual” (C, 1, 246). Na Ciéncia da 16gica, o movimento ininterrupto transformava a
identidade em diferenga, oposicdo e contradigcdao. Croce introduziu um elemento atenuador, os distintos, conceito
tradicionalmente adequado ao entendimento, a razdo analitica. Na dialética dos distintos ndo se desenvolve o movimento
continuo de negacdo/superacdo, mas, ao contrario, permanece a coexisténcia das diferencas.

A dialética de Hegel sofre assim uma brusca modificacdo. Na nova versao de Croce: “a tese deve ser conservada pela
antitese para nao destruir o préprio processo”. Gramsci protesta contra o apaziguamento dos contrarios, afirmando que na
histéria real “a antitese tende a destruir a tese, a sintese sera uma superagao, mas sem que se possa estabelecer a priori o
que sera “conservado” da tese na antitese” (CC, 1, 292). Em outra passagem, acrescenta: “se € possivel afirmar,
genericamente, que a sintese conserva o que ¢ ainda vital na tese, superada pela antitese, ndo é possivel afirmar, sem
arbitrio, o que sera conservado, o que a priori se considera como vital, sem cair no ideologismo, na concepcao de uma
histéria com uma meta pré-determinada” (CC, 1, 395). Mas, o que é tdo importante para Croce que precisaria ser
conservado? Segundo Gramsci, seria “a forma liberal do Estado”.

A reformulacdo da dialética, seu “enfraquecimento” como afirmou Gramsci, estaria, portanto, a servigo de uma visdo da
historia conservadora entendida como “revolugdo-restaura¢do” ou “revolucdo passiva” - um reformismo que incorpora e
conserva algumas demandas dos setores populares impedindo o acirramento dos conflitos. Croce desempenharia a mesma
funcédo de Gioberti no Risorgimento ao endossar a visao da histdria como dialética de “conservagdo e inovagao” (Q 958),
visdo que expressa o temor ao jacobinismo, a presenga popular “irracional”, a irrup¢do da negatividade. Gramsci compara
essa deformacédo da dialética aquela praticada por Proudhon e criticada por Marx na Miséria da filosofia (C, 1, 292), em
que Marx contrapoe a dialética hegeliana a interpretagao de Proudhon. O principio da contradicdo em Hegel foi reduzido
por Proudhon “ao simples procedimento de opor o bem ao mal.” (MARX: 1982, p. 110). Sendo assim, nao ha rupturas
(revolugbes), mas ajustes, pois a contradicdo passou a ser entendida como antidoto. Para Marx, contrariamente, “é o lado
mau que produz o movimento que faz a histdria, constituindo a luta”. A mesma ideia é endossada por Engels: “Em Hegel, a

O anti-Croce de Gramsci - 30/10/2021 - 2/5
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.



a terra é redonda

maldade é a forga propulsora do desenvolvimento historico (...) sdo precisamente as paixdes mas dos homens, a cobica e a
sede de dominio que servem de alavanca ao progresso histérico (ENGELS: 1963, p.190).

Em Proudhon e Croce a negatividade é neutralizada: revolugdo-restauragao.

Além de conservadora, a concepgao de histéria em Croce é abstrata - historia do Espirito que se desenvolve desligada das
condicOes materiais.

Nicolas Tertulian lembra uma passagem das Note autobiografiche em que Croce procurou defender-se das objegoes feitas
por aqueles que “continuam a pensar a histéria como luta cega dos interesses econémicos e como abuso (sopraffazione)
perpretada por um ou outro partido, uma ou outra classe. Deparei-me vérias vezes com a objecdo de que meu conceito de
liberdade estava em desuso (antiquato) e formal, e que era preciso moderniza-lo e lhe dar um contetido com a introdugédo
da satisfacdo das exigéncias e das necessidades dessa ou daquela classe ou desse ou daquele grupo social. Mas o conceito
de liberdade tem como tnico contetdo a liberdade, da mesma forma que o da poesia unicamente a poesia, e se é preciso
desperta-lo nas almas com sua pureza, que ¢ seu vigor ideal, é preciso evitar confundi-lo com as necessidades e as
exigéncias de outra ordem.”. (TERTULIAN: 2016, p. 264).

O sujeito da histéria em Croce, portanto, seria o universal, um universal que paira acima dos individuos? De fato, afirma
Croce, “se se pergunta qual é o sujeito da histéria da poesia, ndo se respondera por certo Dante ou Shakespeare, ou a
poesia italiana ou inglesa, ou a série de poesias que conhecemos, mas a Poesia, isto é, um universal; e a pergunta de qual é
o sujeito da historia social e politica, ndo se respondera Grécia, Roma, Franga, nem Alemanha, e tampouco o complexo
destas e outras coisas semelhantes, mas, a Cultura, a Civilizagdo, o Progresso, a Liberdade, isto €, um universal” (CROCE:
1953, p. 48).

Luciano Gruppi comenta acertadamente que Croce pde no lugar da histéria efetiva “o conceito derivado dessas realidades,
ou seja, a liberdade, a cultura, etc.; em suma, uma abstracdo” (GRUPPI: 1978, p. 48). Mas, na sequéncia, para criticar
Croce cita com aprovagao uma passagem do jovem Marx que, ainda sob a influéncia empirista e nominalista de Feuerbach,
negava a existéncia dos universais. Embora longa, vale a pena reproduzi-la: “Quando, mexendo com realidades, macas,
peras, morangos, améndoas, eu formo a ideia geral “fruta”; quando, indo mais longe, eu imagino que minha ideia abstrata
“a fruta”, deduzida das frutas reais, € um ser que existe fora de mim e, ainda mais, constitui a verdadeira esséncia da pera,
da maga, etc., eu declaro - em linguagem especulativa - que “a fruta” é a “substancia” da pera, da maga, da améndoa, etc.
Eu digo, portanto, que aquilo que existe de essencial na pera ou na macd nao é ser pera ou maca. O que é essencial nessas
coisas ndo é o seu ser real, perceptivel aos sentidos, mas a esséncia que eu tenho dela abstrata e que eu lhe atribui, a
esséncia de minha representacdo: “a fruta”. Meu entendimento limitado, apoiado por meus sentidos, distingue, é verdade,
uma mac¢a de uma pera ou de uma améndoa; mas minha razdo especulativa declara que essa diferencga sensivel é néo-
essencial e sem interesse. Ela vé na macgd, a mesma coisa que na pera, e na pera a mesma coisa que na améndoa, ou seja,
“a fruta”. As frutas particulares reais sdao apenas frutas aparentes, cuja verdadeira esséncia é “a substancia”, “a
fruta”(MARX-ENGELS: 1087, pp. 59-60).

Nessa critica a autonomizacdo do universal, Marx seguia a orientagao de alguns jovens hegelianos que contrapunham a ela
a presenca sensivel dos seres singulares (o “Unico”, diria Stirner) e, assim fazendo, acabavam por negar a prépria
dialética. Depois desse periodo feuerbachiano, Marx reconciliou-se com a dialética afirmando numa carta a Engels de
9-12-1861 que Hegel “nao qualificou nunca de dialética a reducdo de “casos” a um principio geral” (MARX: 1976, p. 291).

Gramsci em sua luta pela “unificacdo cultural do género humano”, invocou o carater universal da genericidade, mantendo-
se assim longe do nominalismo (e, diremos nds, afastando-se de futuros intérpretes que o colocaram como precursor das
“politicas da identidade”). A propdsito do género humano, Gramsci fez a seguinte afirmacdo demarcando sua posicdo tanto
do nominalismo quanto da autonomizagao do universal: “a “natureza humana” ndo pode ser encontrada em nenhum
homem particular, mas em toda a histéria do género humano (...) enquanto em cada individuo se encontram caracteristicas
postas em relevo pela contradicdao com as de outros homens” (C, 1, 245).

Quanto a Croce, sua intencdo nao era a de fazer a histéria do universal, mas de conhecer o universal na histéria. O método
da filosofia do espirito, segundo afirmou prevendo criticas, “nunca foi o da abstragdo e da generalizagdo, mas do
pensamento do universal que é imanente no individual” (CROCE: 1959, p. 13). Por isso, procurou distanciar-se das
posicdes dualistas que separam o individual do geral, afirmando que “a verdadeira histéria é a histéria do individuo

O anti-Croce de Gramsci - 30/10/2021 - 3/5
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.



a terra é redonda

enquanto universal e do universal enquanto individuo. Nao se trata de abolir Péricles ou Platdo em beneficio da Politica, ou
Séfocles em beneficio da Tragédia”, pois quem elimina os individuos da histéria, elimina junto com eles “a proépria histéria”
(CROCE: 1953, p. 85). Percebe aqui a exclusdo do particular e, com ele, as mediagbes sociais.

Acresce que ao entender toda a historia como tese do presente, Croce se distanciou da tese marxiana da centralidade
ontoldgica do presente, que o entende como resultado de um processo e ndo como vivéncia subjetiva, ideia. Lukacs cita a
propodsito uma passagem em que Croce expressa com clareza o seu idealismo ao falar de alguns exemplos da tematica da
historiografia: “Nenhum desses exemplos me comove: e, por isso, neste instante, essas historias ndo sao histéria nenhuma;
no maximo, sao titulos de livros de historia. Elas sdo histéria, ou serdo, apenas para aqueles que pensaram ou pensarao a
seu respeito; e, para mim, elas foram quando pensei a seu respeito e trabalhei com elas de acordo com minha necessidade
intelectual, e voltardo a ser quando eu voltar a pensar a seu respeito” (LUKACS: 2011, pp. 223-4).

A historia pensada ¢, assim, historia das superestruturas (“ético-politica” que se desenvolve a revelia da base material,
representando “figuras” desossadas, sem esqueleto, de carnes flacidas e fracas, mesmo que sob as tinturas das belezas
literarias do escritor”). (CC, 1, 309)

Gramsci, com o conceito de bloco histdrico, procurava manter a base e a superestrutura unidas, evitando o determinismo
da primeira (Bukharin) ou a autonomia da segunda (Croce).

A autonomizagao da superestrutura, em Croce, levou-o a acusar Marx de defender uma explicacdo monocausal da histdria.
A "neodialética” de Marx, segundo afirmou, teria substituido a Ideia hegeliana pela Matéria, concebendo assim a estrutura
como um Deus oculto conduzindo a histéria (CROCE: 2007, p. 77). Gramsci considera improcedente a comparacdo: “N&o é
exato que na filosofia da praxis a “ideia” hegeliana tenha sido substituida pelo “conceito de estrutura”, como afirma Croce.
A “ideia” hegeliana se resolve tanto na estrutura quanto nas superestruturas e toda maneira de conceber a filosofia foi
“historicizada”, isto é, iniciou-se o nascimento de um novo modo de filosofar, mais concreto e mais histérico do que os
precedentes” (CC, 1, 138).

Croce afirmara também o carater de aparéncia que o marxismo, segundo ele, atribuiria a superestrutura, tendo como base
de apoio o emprego da palavra anatomia para referir-se a infraestrutura. Mas, tal derivacdo metaférica (anatomia =
ciéncias bioldgicas; economia = sociedade) precisa ser contextualizada. Segundo Gramsci, ela originou-se “na luta ocorrida
nas ciéncias naturais para afastar do terreno cientifico os principios de classificagdo baseados em elementos exteriores e
frageis. Se os animais fossem classificados pela cor da pele, do pelo ou das plumas, todos protestariam hoje. No corpo
humano, certamente, ndo se pode dizer que a pele (bem como o tipo de beleza fisica historicamente dominante) seja mera
ilusao, e que o esqueleto e a anatomia sejam a Unica realidade; todavia, por muito tempo, se disse algo similar”. (CC, 1,
389)

O materialismo histérico, segundo a interpretacdo de Croce, “separa a estrutura da superestrutura, remetendo
vigorosamente desta maneira ao dualismo teolégico (...). Isto quer dizer que a estrutura é concebida como imdvel, e nao a
prépria realidade em movimento: que coisa quer dizer Marx, nas Teses sobre Feuerbach, quando fala da “educacgao do
educador” sendo que a superestrutura reage dialeticamente sobre a estrutura e a modifica, ou seja, ndo afirma em termos
“realistas” uma negacdo da negagao? Nao afirma a unidade do processo real?” (Q, II, 854).

Observe-se aqui que o historicismo gramsciano, ao considerar a estrutura como a realidade do movimento, compartilha a
opinido de Marx expressa nos Grundrisse, texto publicado quatro anos apds a morte de Gramsci: “o capitalismo nao ¢ tanto
uma estrutura quanto um processo”. Ambos antecipam-se assim as posteriores pretensoes estruturalistas de privilegiar a
sincronia.

Quanto ao papel ativo das superestruturas, Gramsci, numa outra passagem, retoma a afirmacao de Croce segundo a qual,
em Marx as superestruturas seriam “aparéncia e ilusdo” para concluir: as ideologias sado, contrariamente, “uma realidade
objetiva e operante, mas ndo sdo a mola da historia, isso é tudo. (...). Como Marx poderia pensar que as superestruturas
sdo aparéncia e ilusdo? Também suas doutrinas sdo uma superestrutura. Marx afirma explicitamente que os homens
tomam consciéncia de sua tarefas no terreno ideoldgico, das superestruturas. (...) Se os homens tomam consciéncia de
suas tarefas no terreno das ideologias, isso significa que entre estrutura e superestrutura existe um nexo necessério e
vital, assim como no corpo humano entre a pele e o esqueleto: se diria um desproposito se se afirmasse que o homem se
mantém ereto sobre a pele e ndo sobre o esqueleto, e todavia isso nao significa que a pele seja uma coisa aparente e

O anti-Croce de Gramsci - 30/10/2021 - 4/5
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.



a terra é redonda

ilusdria...” (Q, I, 436-7).

Por outro lado, o “nexo necessario e vital” reivindicado para manter unidas as duas instancias do real levou Gramsci a
apropriar-se criticamente do conceito soreliano de bloco histérico, entendido como “unidade entre a natureza e o espirito
(estrutura e superestrutura), unidade dos contrarios e dos distintos” (CC, 2, 26). A totalizacdo realizada pelo bloco
histérico faz da distingao entre base e superestrutura uma afirmacgédo metddica e nao organica.

A juncao das duas esferas sociais que o idealismo e o materialismo vulgar mantinham separadas sera retomada, tempos
depois, por diversos autores, como Raymond Williams e Guy Debord que, atentos ao avango tecnoldgico do capitalismo e a
mercantilizacdo da cultura, constataram que a superestrutura tornou-se uma forga produtiva.

*Celso Frederico é professor aposentado e sénior da ECA-USP. Autor, entre outros livros, de Ensaios sobre marxismo e
cultura (Morula).

Referéncias

BOBBIO, Norberto. Profilo ideoldgico del ‘900 (Mildao: Garzanti, 1995).

CROCE, Benedetto. Teoria y historia de la historiografia (Buenos Aires: Iméan, 1953).
CROCE, Benedetto. El cardcter de la filosofia moderna (Buenos Aires: Iman, 1959).

CROCE, Benedetto. Materialismo histdrico e economia marxista (Sao Paulo: Centauro, 2007)

ENGELS, F. “Ludwig Feuerbach e o fim da filosofia cléssica alema”, in MARX & ENGELS. Obras escolhidas, vol 3 (Rio de
Janeiro: Vitdria, 1963).

GRAMSCI, Antonio. Cadernos do cdrcere (Rio de Janeiro: Civilizagdo Brasileira, 1999-2002, 6 volumes).
GRAMSCI, Antonio. Quaderni del cdrcere (Torino: Einaudi), 1975).

GRAMSCI, Antonio. Cartas do cdrcere (Civilizagao Brasileira).

GRUPPI, Luciano. O conceito de hegemonia em Gramsci (Rio de Janeiro: Graal, 1978).

LUKACS, Gyoérgy - O romance histdrico (Séo Paulo: Boitempo, 2011).

MARX, Karl. Miséria da filosofia (Sdo Paulo: Ciéncias Humanas, 1982).

MARX-ENGELS. Anotaciones a la correspondéncia entre Marx y Engels 1844-1883 (Barcelona: Grijalbo, 1976).
TERTULIAN, Nicolas. Lukdcs e seus contempordneos (Sao Paulo: Perspectiva, 2016).

O anti-Croce de Gramsci - 30/10/2021 - 5/5
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.



