a terra é redonda

O chao da justica

Por LUCYANE DE MORAES*

Mais que um conceito abstrato, a justica é um chdo que se constroi no didalogo com os excluidos, transformando a
solidariedade em alicerce contra a barbdrie

1.

Transitando entre o sensivel e o concreto, entre o crivel e o correto, a justica - encoberta por pequenas fissuras do
cotidiano - ndo se resume tao-somente a processos, leis e interpretacdes, tampouco a grandes batalhas nos tribunais.
Estabelece-se, desde sempre, como um conceito etéreo, um caminho sinuoso repleto de barreiras, pedregulhos e espinhos.

Partindo dos vocabulos ius (direito) e iustus (justo), o termo latino iustitia (virtude da retiddo) é oriundo de uma longa
tradicdo que conecta moral, direito e ordem social, mantendo ao longo dos séculos o mesmo nucleo de sentido: virtude de
ser justo; cumprimento da lei.

Da virtude moral individualao principio politico social, a nogao de justica - ora conforme a lei, ora conforme a razao -
desde tempos imemoriais tem se baseado em trés preceitos legais: viver honradamente (honeste vivere); nao prejudicar
ninguém (alterum non laedere); dar a cada um aquilo que lhe é devido (suum cuique tribuere).

No emblematico didlogo na casa de Céfalo, com a presenca de seu filho Pdlemarco e do sofista e retérico Trasimaco,
Sdcrates, ao refutar as percepcoes de seus trés interlocutores sobre o que € a justica, afirma que fazer mal a alguém nunca
serd algo licito. E embora o filésofo ateniense nao estabeleca uma definicao fechada sobre o conceito, ainda assim
determina a questdo central da discussdo: o porqué vale a pena ser justo.

Para Platdo, o filésofo, defensor do conhecimento legitimo - fundado em razdes e evidéncias - é aquele que nao so se
liberta da caverna, indo em direc&o a luz do sol (simbolo da verdade e ideia de bem). E, também, aquele que, ao arrancar
as vestes da idiotia, retorna para libertar os membros da sua comunidade ainda agrilhoados a ilusoes.

A contrapelo de fantasias e quimeras do poder verticalizado, institucionalizado, libertar-se da caverna, hoje, significa opor-
se radicalmente a visdo liberal e positivista que enxerga o direito como mero aparato técnico e normas racionais aplicadas
a justica. Longe de uma ideia messianica, o ato de retorno atual - tentativa de libertacdo das alucinacgoes coletivas - deve-
se ater a revelacdo e dentncia de que o Direito, mais do que nunca, nada mais é que um modus operandi de reproducdo
das relagdes sociais fundadas no capital. Com isso, reitera-se a ideia personificada do hodierno entusiasta da episteme.

2.

Se na Antiguidade, Aristételes, com olhar voltado para a Pdlis, tratou a justica como virtude suprema mediada pela relagédo
com o Outro, na Idade Média, com Agostinho, Boécio e pensadores Escolésticos, a ideia de justica, sob a otica da filosofia

O chéo da justica - 19/11/2025 - 1/3
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.


https://aterraeredonda.com.br/o-chao-da-justica/

a terra é redonda

cristd, passou a ser interpretada como virtude moral e teoldgica, subordinada a vontade e a lei divina, diferentemente do
periodo moderno no qual os contratualistas Hobbes, Locke e Rousseau apoiaram-se na convengao social e na liberdade
individual, sendo a justica dependente do acordo racional entre individuos para organizar a sociedade.

Por sua vez, Kant parte de um fundamento filoséfico distinto - ligado a lei moral universal e ndo apenas ao poder e a
convencdo social -, no qual a nogao de justica liga-se a razdo pratica e universal, mediante o postulado do imperativo
categdrico, segundo o qual “age de tal modo que a maxima da tua acao possa ser universal”.

No entanto, antecedendo no tempo, para Spinoza o termo justica - movido pela forca de autoconservagao (conatus) - se
vincula a ideia de que ndo ha injustica natural, como também néo hé ideia de justica como principio moral transcendente,
mas sim como expressao da razao e da vida em comum, surgida apenas no convivio social racional.

Dois séculos depois, Marx, ao promover uma critica a ideia tradicional e transcendental de justiga, observa as condigdes
materiais da sociedade e suas relacdes de producao. Independente de uma teoria normativa da justica volta-se, ao
contrario, para uma concepcao histérica na qual tal nogao se transforma de acordo com as relacdes econdmicas e modos
de producao.

Com isso, Marx entende que o modelo até entdo considerado imparcial se estabelece como uma engrenagem dependente
dos interesses da classe dominante, concluindo que embora o sistema de convivio social se apresente como justo, este se
torna fundamentalmente desigual porque se expressa na medida em que acoberta a exploracao.

Ultrapassando tal ideia hegemonica, o principio de justica perde o sentido meramente juridico, ou seja, aquele restrito ao
enquadramento legal de algo - nos moldes da “liberdade formal” burguesa -, para tornar-se “solidariedade e liberdade
concretas”, base para se pensar a eliminacdo da exploragdao do homem pelo homem.

Superada pela “igualdade real” e pela “satisfacdo das necessidades” humanas, as relagoes deixam de ser mediadas por leis
de troca. O foco torna-se, entdo, o desenvolvimento humano integral: “de cada um segundo sua capacidade, a cada qual
segundo suas necessidades”. Mas, somente como superacao.

3.

Em sociedades ainda baseadas em cabos-de-guerra, em relagdes de concorréncia e competicdo, quem nunca se sentiu
injusticado? Talvez, a maior das injusticas seja a sensacdo de impoténcia diante dela. Quem nunca olhou para a realidade e
percebeu que nao ha parametros equanimes entre o sublime e o grotesco, o pensado e o que ocorre na pratica, o que é
certo e o Febeapd, de Stanislaw Ponte Preta?

Sim, infelizmente, o fetichismo da injustica anda por toda parte. Em um olhar enviesado, em uma escuta truncada, em uma
palavra mal colocada. Em um sistema que parece sempre funcionar para poucos. Entretanto, a busca pelo seu contrario
ainda persiste, mesmo na exaustao, como uma chama que nao enfraquece facilmente, por mais que a dgua tente apaga-la
ou mesmo o vento tenda a leva-la.

O Brasil guarda os mais embleméticos exemplos de injustica: letalidade policial; desigualdade econémica e social; violéncia
e racismo; direitos humanos e das minorias; crise ambiental e desmatamento; saide e educacao; repressao politica e
corrupgao; precarizagdo do trabalho; ameacas e campanhas de difamagao. Ha ainda casos singulares: de professor jurista a
tedrico politico, passando por escritor jornalista. Bodes expiatorios?

Como no contexto kafkiano, quando a justica parece distante, emaranhada em processos interminaveis ou em decisoes que
ndo parecem fazer sentido, indaga-se: “onde esta a justica?”. Aqueles que esperam por ela muitas vezes nao a encontram.
E fAcil cair na tentacdo de acreditar que a justica é para todos. Ainda assim, nos serve a utopia...

O chéo da justica - 19/11/2025 - 2/3
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.



a terra é redonda

Ao mesmo tempo, em sua falibilidade a justica diz respeito a forca transformadora. Mesmo escamoteada no lusco-fusco da
burocracia, nao deixou simplesmente de existir. Continua a ser procurada em cada agdo que tenta corrigir uma tirania,
ainda que por vezes mais pareca batalha perdida do que vitéria garantida.

E quando encontrada, finalmente alcancada, refere-se nao apenas a punir culpados ou recompensar virtuosos. Ela também
diz respeito a compreensdo de que o eu se forma ao (re)conhecer e ser (re)conhecido pelo outro, num processo dialético de
autoconhecimento. E na escuta do diferente - do vulneréavel e do excluido -, no exercicio da verdade - simplicidade e
humanidade -, bem como na formulacao de solugoes coletivas, que se pode promover e compartilhar um bem comum: a
esperanca de ver o chdo da justiga.

*Lucyane de Moraes ¢é doutora em filosofia pela Universidade Federal de Minas Gerais. Autora do livro Theodor Adorno
& Walter Benjamin: em torno de uma amizade eletiva (Edicoes 70/Almedina Brasil)[https://amzn.to/47a2xx7]

A Terra é Redonda existe gracas aos nossos leitores e apoiadores.
Ajude-nos a manter esta ideia.
CONTRIBUA

O chéo da justica - 19/11/2025 - 3/3
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.


https://amzn.to/47a2xx7
https://aterraeredonda.com.br/CONTRIBUA/

