
a terra é redonda

O movimento modernista - 23/04/2022 - 1/4
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

O movimento modernista

Por JOÃO ERNANI FURTADO FILHO*

Considerações sobre a conferência-ensaio de Mário de Andrade

Em 30 de Abril de 1942, no Salão da Biblioteca do Ministério das Relações Exteriores e acedendo ao convite de Edgard
Cavalheiro, Mário de Andrade proferiu a conferência O movimento modernista, que seria publicada pela Casa do Estudante
do Brasil, ao preço de três mil réis a brochura. O texto foi reunido depois na edição acrescida de Aspectos da literatura
brasileira. Um dos objetivos da palestra, em mesa presidida pelo poeta e funcionário do Ministério da Educação e Saúde,
Carlos Drummond, era fazer o balanço e a comemoração da Semana de Arte Moderna, decorridos, então, vinte anos de sua
realização.

Annateresa Fabris observa que, em vários instantes da conferência, Mário de Andrade enxergava o modernismo como uma
“antecipação do futuro”; algo que, além da atualização artística, responderia também a uma espécie de necessidade

histórica.[i]  De  fato,  desde  o  início  da  exposição,  o  autor  de  Paulicéia  Desvairada  configura  o  modernismo  como
prenunciador, preparador e criador de um “estado de espírito nacional”, posteriormente alastrado para os âmbitos social e
político.

Mário de Andrade frisava o aspecto de movimento (com maior destaque para as ações conjuntas, em detrimento das
individualidades); discordava, porém, daqueles que supunham os mesmos resultados e conquistas sem a atuação daquele
grupo. Podia até existir uma “força fatal”. Mas, se os(as) artistas eram vistos como antenas ou amplificadores, suas ações e
tamanhos esforços não poderiam ser menosprezados. Ao poeta e erudito, isso soava feito tolice de La Palice.

Mário de Andrade demarcava a força axial da Semana de Arte Moderna em 1922 como “brado coletivo”. Fazia questão,
entretanto, de situar alguns antecedentes, que remontavam a uns cinco ou seis anos, coincidindo com a repercussão das
obras de Anita Malfatti e Vitor Brecheret. O entusiasmo com a arte nova abrangia, contudo, um “grupinho de intelectuais
paulistas”, com o que o escritor dimensionava as proporções e circunscrevia o local desse modernismo. Mário de Andrade
definia o modernismo ao tempo da Semana essencialmente como “ruptura” e “revolta” e conjecturava mesmo se a guerra a
Europa não teria contribuído para acendrar esse espírito “destruidor”.

Com isso, reconhecia que muitas modas modernistas teriam sido importadas de além mar. O professor do Conservatório
Dramático e Musical de São Paulo delimitava a influência e a exaltação modernistas a uma “aristocracia intelectual”
paulista, o que já acentuava os traços mais nitidamente contrários à burguesia (classe e espírito). Parte da sociabilidade
dessa “aristocracia” das artes e do pensamento era exercitada nos salões. Mário de Andrade menciona os da rua Lopes
Chaves (onde morava), o de Paulo Prado, de Olívia Guedes Penteado e o de Tarsila do Amaral.

O olhar retrospectivo de Mário de Andrade realiza acomodações e filtragens. Sua caracterização é a do modernismo como
movimento eminentemente “destruidor”. A partir daí opera-se um jogo de aproximações e distanciamentos. Graça Aranha,
Guilherme de Almeida, Plínio Salgado e o grupo carioca da revista Festa (será que isso valia para Cecília Meireles?) são
meio que postos à margem. Paulo Prado está próximo, sendo decisivo para a realização da Semana; na proporção, porém,
em que enveredava pela política é como se houvesse um afastamento. São figurados como modernistas Menotti del Picchia,
Antônio Couto de Barros e Ribeiro Couto.

Adesões posteriores teriam sido as de Sérgio Milliet e Rubens Borba de Moraes, enquanto Ronald Carvalho, Álvaro
Moreyra e Renato Almeida seriam interlocutores cariocas. Um precursor admitido era Manuel Bandeira, ao passo que

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a

https://aterraeredonda.com.br/o-movimento-modernista/


a terra é redonda

O movimento modernista - 23/04/2022 - 2/4
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

Nestor Vitor e Adelino Magalhães ficavam à distância. Silêncio gritante envolve o nome de Sérgio Buarque, que havia sido
correspondente da revista Klaxon no Rio de Janeiro e que, em 1926, em artigo para a Revista do Brasil, havia percebido o
modernismo como atitude eminentemente demolidora (mesma categorização que Mário usaria na conferência de 1942).
Teria tal omissão sido motivada pelas críticas que Sérgio Buarque fizera a Mário de Andrade em “O lado oposto e outros

lados”, ainda que o considerasse dos maiores poetas do país?[ii]

A linhagem que Mário procura estabelecer é com o Romantismo, de um século antes, sentindo-se irmanado a José de
Alencar. A geração que lhe era imediatamente anterior – dos simbolistas, decadentistas, parnasianos e naturalistas – e
mesmo autores relativamente contemporâneos, como Sílvio Romero, Bastos Tigre, Ernesto Nazaré, João do Rio, Mendes

Fradique, Alcântara Machado, Lima Barreto ou Juó Bananére[iii] não são referidos. Outros o são somente com sentido de
achincalhe. (Mas, de fato,  as citações são armadilhas,  pois siamesas das preterições).  Será o mérito principalmente
questão de gosto e simpatia pessoal?

Mário de Andrade elencava como contribuições do modernismo às artes e à inteligência, a atualização estética, o direito à
pesquisa e à experimentação e o enfoque na brasilidade. É muito discutível se, nos Festivais de Fevereiro de 1922, a

questão da consciência nacional já estava posta.[iv] Mais complicado ainda é tocar nessa temática distanciando-se de Graça
Aranha. Aliás,  Mário de Andrade cita expressamente A estética da vida;  meio que para troçar da obra e do autor.
Entretanto, é lá que a questão nacional aparece, nos capítulos “Metaphysica Brasileira”, “Cultura e Civilização” e “Ins”. Se
as respostas podiam não soar convincentes, não cabia descurar, contudo, de quem formulou os problemas. Um índice do
êxito da argumentação de Mário de Andrade é que, hoje em dia, Graça Aranha é muitas vezes figurado como pré-
modernista.

Mário de Andrade era professor: tanto que Carlos Drummond tratava as cartas dele recebidas como “lições do amigo”.
Mas, um dos pontos principais do espírito modernista era o combate aos academicismos; por isso, o elogio e a demanda
pela pesquisa e  experimentação contínuas.  O passado devia ser  conhecido e respeitado.  Os criadores,  todavia,  não
poderiam se contentar com a reprodução de fórmulas, princípios, técnicas e temas de outros tempos e costumes.

A arte era invenção e não cópia. A língua e a fala seriam terrenos para experimentações e embates, tratando a Gramática
Portuguesa de um jeito brasileiro. Mário de Andrade organizou congressos sobre a língua nacional (escrita, falada e
cantada) com a consciência de que o idioma traduz-se no pensamento. A tônica não era a da mera rebeldia contra o
vocabulário ou a sintaxe lusitana. O ímpeto era tentar achar um modo brasileiro de encarar o país, refigurando-o. O
Academicismo seria  outra forma de Colonialismo.  Ao tratar  da questão da brasilidade,  Mário de Andrade frisava a
diferença em relação ao tom louvaminheiro e patriótico. A consciência nacional passava pelo conhecimento profundo da
realidade brasileira, inclusive, de seus problemas e complexidades. O modelo de cantar a grandeza territorial, a variedade
e amenidade do clima, a ausência de calamidades, as belezas e riquezas naturais – motes do livro de Affonso Celso,
indiretamente referido na conferência de Mário de Andrade – deveria ser superado.

Mário de Andrade percebia o modernismo como um “estado de espírito revoltado e revolucionário”, o que suscita as
relações entre arte e política. Nessa caracterização, é como se 1922 prenunciasse 1930. Ao comentar a convivência nos
salões, Mário demarcava a decadência de um dos principais deles, o de Olívia Guedes Penteado, a coincidir com as
articulações para a fundação do Partido Democrático, que teria atuação forte na luta constitucionalista. Falando em 1942,
portanto, na vigência do Estado-Novo, Mário de Andrade pontuava que o artista brasileiro gozaria, como frutos diretos do
modernismo, de independência e direito à pesquisa e inquietação.

No texto impresso, ao aludir à liberdade, porém, entre parênteses, circunscrevia-lhe ao campo estético, com o adendo
“infelizmente”. É curioso cotejar a apreciação de Mário de Andrade com a propaganda do Estado-Novo, feita muitíssimas
vezes por autores “modernistas”. As páginas “A ordem política e a evolução artística”, da revista Cultura Política, eram
redigidas por Rosário Fusco, do grupo de Cataguazes. A diferença é que o jovem prodígio que despontara em Verde
considerava a preponderância da política na estabilização das artes, como se 1930 (e mais ainda, 1937) tivessem dado
rumo e significado a 1922.

Convém recordar, contudo, que em 1922 não ocorreu somente a Semana de Arte Moderna. Foi o ano do Centenário da
Independência, para o qual foi preparada uma Exposição Universal no Rio de Janeiro. Para a construção dos pavilhões
houve o arrasamento do Morro do Castelo, com a remoção de centenas de famílias; ou seja, populações mais humildes

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a



a terra é redonda

O movimento modernista - 23/04/2022 - 3/4
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

sofreram os  danos  de  uma festa  para  os  estrangeiros.[v]  Foi  ano  também da fundação do  Centro  Dom Vital,  onde
pontificavam Jackson de Figueiredo e Alceu Amoroso Lima (o Tristão de Ataíde de tantas polêmicas com os modernistas,
que Oswald de Andrade apelidara Tristinho do Ataúde).

Houve ainda a fundação do Partido Comunista e as primeiras sublevações militares que, na década de 1930, ganhariam o
nome de “tenentistas”. Não apenas os artistas agitavam-se. Autoridades, políticos, católicos e militares também buscavam
alguma organização e representatividade. Muitas mazelas do país derivam daí e não há muito a comemorar, não obstante a
vaidade e prestígio de algumas lideranças desses segmentos. Quando se realizou a Semana de Arte Moderna, o futurismo
já havia descambado para o fascismo: no Manifesto de 1909, Filippo Tommaso Marinetti exaltava a guerra (considerada

uma “higiene do mundo”), o militarismo e o patriotismo; além de desejar queimar museus e bibliotecas[vi].

No Brasil, muitos “modernistas” também se albergaram confortavelmente em postos e sinecuras do regime autoritário.
Aliás, será que a força canônica do modernismo não deriva dessa atuação governamental de muitos autores? Mário de
Andrade não foi apóstolo do regime varguista; mas, em sua conferência dá a entender que podia ter sido opositor mais
ferrenho. Talvez, em decorrência da interrupção dos projetos e ações que desenvolvia no Departamento de Cultura, da

cidade de São Paulo e das indefinições advindas com o exílio carioca[vii] pudesse até ser visto como vítima…

São marcantes na conferência O movimento modernista  os instantes em que a argumentação de Mário de Andrade
envereda por tom mais pessoal e biográfico, como quando comenta o estio poético de mais de um ano, quebrado pela
imantação criadora e contenda familiar que foram deflagradas pela compra de uma cabeça de Cristo, esculpida por
Brecheret. Assim também, na conclusão da conferência, quando já parece prenunciar a própria finitude (será que a
anseia?). Cita a História Natural, como se seus ombros suportassem o sentimento do mundo e seus cinquenta anos não
despertam a lira… Carlos Sandroni já sublinhou o quanto a noção de sacrifício está presente na obra de Mário de

Andrade[viii].  Sua  identificação  com Joana  D’Arc… Ou  Menotti  del  Picchia  que  o  chamava  “O  Tiradentes  da  nossa

Inconfidência”[ix]… Será que o “Eu sou Trezentos” não comunica também uma espécie de dilaceramento?

Referindo-se ao período entre a exposição de Anita e a realização da Semana, Mário de Andrade afirmava o tom de festa e
de pureza que envolvia aquelas personagens,  quando ninguém se sentia mártir,  nem posava de incompreendido ou
precursor,  nem  pensava  em  sacrifício.  Ao  caracterizar,  contudo,  o  movimento  modernista  como  destruidor,  Mário
esclarecia que teria sido destrutivo para os próprios envolvidos, uma vez que o utilitarismo das pesquisas estéticas podia
acabar minando a liberdade criadora. No epílogo de sua conferência, quando assumia teor mais autobiográfico, Mário de
Andrade confessava sentir-se responsável pelas fraquezas e desgraças dos homens, e isso era um tanto de seu desgosto.

O autor de O Banquete criticara vários colegas pelos esforços de construção, quando para ele, naquele mo(vi)mento, valia
mais o ímpeto iconoclasta. No fim de sua exposição, porém, Mário ressentia-se por certa ausência sua da arena política:
não projetou nem trabalhou na edificação de um mundo novo, contentando-se em ser testemunha do arruinamento de uma
época. No combate ao passadismo, não cogitaram do futuro, refestelando-se em agitações momentâneas e fugazes. Na
rampa dos cinquenta anos não dava para voltar atrás (nunca dá), nem havia mais forças para ir adiante. Mário morreria
menos de três anos depois.

Sem querer ser exemplo podia servir de lição, por isso, a conferência O movimento modernista é documento eloquente
para as artes e para o pensamento social brasileiro.

*João Ernani Furtado Filho é professor do Departamento de História da Universidade Federal do Ceará (UFC).

 

Notas

[i] FABRIS, Annateresa. O Futurismo Paulista. Hipóteses para o estudo da chegada da vanguarda ao Brasil. São Paulo:
Editora Perspectiva, 1994, p. 65.

[ii] Análise mais verticalizada das relações entre os autores de “Losango Cáqui” e “Viagem a Nápoles” pode ser conferida
em MONTEIRO, Pedro Meira. “Coisas sutis, ergo profundas”. O diálogo entre Mário de Andrade e Sérgio Buarque de

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a



a terra é redonda

O movimento modernista - 23/04/2022 - 4/4
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

Holanda. In: MONTEIRO, Pedro Meira. (Org.). Mário de Andrade e Sérgio Buarque de Holanda. Correspondência. São
Paulo: Companhia das Letras/Instituto de Estudos Brasileiros/EDUSP, 2012, p. 169-420.

[iii] SALIIBA, Elias Thomé. “Juó Bananére, o ratè do modernismo paulista?”. In: Revista de História. São Paulo: FFLCH-USP,
1997.

[iv] Para um maior detalhamento da questão nacional entre os modernistas, conferir JARDIM DE MORAES, Eduardo. A
Brasilidade Modernista. Sua dimensão filosófica. Rio de Janeiro: Graal, 1978 e PRADO, Antônio Arnoni. 1922 – Itinerário de
uma falsa vanguarda. Os dissidentes, a Semana e o Integralismo. São Paulo: Brasiliense, 1983.

[v] SILVA DA MOTTA, Marly. A Nação faz 100 Anos. A questão nacional no Centenário da Independência. Rio de Janeiro:
CPDOC/FGV, 1992.

[vi]  TELLES,  Gilberto Mendonça.  Vanguarda Europeia e  Modernismo Brasileiro.  Apresentação dos principais  poemas,
manifestos, prefácios e conferências vanguardistas, de 1857 a 1972. 17ª Ed. Petrópolis: Editora Vozes, 2002, p. 92.

[vii] RAFFAINI, Patrícia Tavares. Esculpindo a Cultura na Fôrma Brasil. O Departamento de Cultura de São Paulo (1935 –
1938). São Paulo: Humanitas/FFLCH-USP, 2001; NOGUEIRA, Antônio Gilberto Ramos. Por um inventário dos sentidos.
Mário de Andrade e a concepção de patrimônio e inventário. São Paulo: Hucitec, 2005 e MORAES, Eduardo Jardim de. Eu
sou trezentos. Mário de Andrade, vida e obra. Rio de Janeiro: Fundação Biblioteca Nacional/Edições de Janeiro, 2015.

[viii] SANDRONI, Carlos. Mário contra Macunaíma. Cultura e Política em Mário de Andrade. São Paulo: Vértice, 1988,
especialmente p. 53-69.

[ix] FABRIS, Annateresa. O Futurismo Paulista. Hipóteses para o estudo da chegada da Vanguarda ao Brasil. São Paulo:
Perspectiva, 1994, p. 162.

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a


