a terra é redonda

O teto de vidro da decolonialidade

Por RAFAEL SOUZA SIQUEIRA*

A critica decolonial, ao essencializar raga e territério, acaba por negar as bases materiais do colonialismo, tornando-se uma
importagdo académica que silencia tradigées locais de luta

“A populacdo é uma abstracdo quando deixo de fora, por exemplo, as classes das quais ¢ constituida” (Karl Marx).

Acabo de reler os textos de Vladimir Safatle “O Grande FMI Universitario”, e de Douglas Barros, “Contra Nego Bispo” -
que foram o estopim do debate da semana nos circulos intelectuais de esquerda. Mais uma vez, a controvérsia gira em
torno das diferentes correntes de interpretacdo da condigao dos paises oriundos de processos coloniais. Mas desta vez, a
ruidosa recepcao dos textos indica que algo se movimentou nas placas tecténicas das ciéncias humanas brasileiras. Neste
ensaio fago uma exposicdo critica e interpretativa dos dois textos em questdo e apresento algumas consideracoes
metodoldgicas referentes as primeiras recepcoes e ao futuro desse debate.

1.

O texto de Vladimir Safatle, publicado na edicdo de janeiro da revista Piaui, reconhece, nao sem certo desconforto, que o
paradigma decolonial se imp6s como corrente dominante nos circulos académicos e culturais e, ndo obstante seus acertos
e contribuigdes, ela pode ser alvo da propria critica que desfere as demais teorias. Em outras palavras, o proprio modelo
de critica decolonial se estabeleceu a partir das mesmas relagdes coloniais de hegemonia cultural dos paises centrais que
as perspectivas por ela criticadas. Assim como o FMI - que aplica 0 mesmo receituario neoliberal em todos os paises, a
teoria decolonial acabou por importar um modelo critico para toda a periferia com forte sotaque norte-americano.

A meu ver, o principal mérito do texto de Vladimir Safatle é relembrar que as criticas ao colonialismo e sua forma de
moldar sociedade e subjetividades nao é novidade nem exclusividade da teoria decolonial. De Montaigne a Marx, mesmo
dentro na prépria Europa, desenvolve-se um pensamento critico ndo apenas capaz de reconhecer que a cultura europeia
nao era superior as demais, mas chegando ao ponto de explicar as causas do colonialismo e sua centralidade para o
surgimento do capitalismo por meio de guerras, pilhagens, escravidao e exterminio. A partir da formulacdo de Marx surge
todo um debate em torno do conceito de imperialismo (uma atualizacao da critica ao colonialismo) que sera marcante
durante todo o século XX.

O nome de Marx sempre reaparece neste debate porque ele nos relembra que € possivel articular uma critica radical ao
colonialismo sem ser decolonial. Antes da teoria decolonial houveram outras tradi¢coes criticas que se desenvolveram
intimamente ligadas com as lutas concretas de seu tempo. No campo marxista, a partir da teoria do imperialismo de
Vladimir Lénin e Rosa Luxemburgo, diversos pensadores e revolucionarios espalhados por todos os cantos do entdo
chamado terceiro mundo, formularam sobre as diversas facetas do capitalismo nas formacgoes coloniais, semicoloniais e
dependentes - sempre relacionando colonialidade e capitalismo (o exemplo mais eloquente é Franz Fanon) e tendo em
vista a luta por sua superacdo. Esta tradicdo do marxismo revolucionério anticolonial ndo escrevia para a academia

O teto de vidro da decolonialidade - 29/01/2026 - 1/6
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.


https://aterraeredonda.com.br/o-teto-de-vidro-da-decolonialidade/

a terra é redonda

universitaria, mas para os trabalhadores e lutadores que estavam engajados em lutas e guerras de libertagdo.
2.

A partir dos anos 1960 comeca a surgir uma outra tradi¢cdo de interpretacdo da colonialidade ligada aos estudos pds-
coloniais e aos estudos da subalternidade. Nesta tradigdo ha um deslocamento das lutas de libertagdo para as condigdes de
produgao do conhecimento, de teorias destinadas aos povos em luta para teorias surgidas no ambiente universitario,
especialmente dos EUA. Nao se trata mais de acentuar as relagcoes materiais da espoliagdo colonial, mas de sua
permanéncia no plano das ideias, dos discursos, dos saberes.

Neste ponto, é inegével as contribuicdes desta nova perspectiva, tanto do ponto de vista da autocritica das universidades
metropolitanas, quanto do ponto de vista da compreensao de como a imposicao da visao de mundo dos povos colonizadores
continua a moldar ideias e discursos.

Os estudos decoloniais surgem propriamente no final do século XX a partir dos estudos sobre a América Latina conduzidas
em estrita colaboragdo com universidades estadunidenses. Sua intencgdo é redefinir os conceitos pelos quais é pensada a
condigdo latino-americana em um contexto de arrefecimento das lutas de libertagdo. Assim como os estudos pos-coloniais e
subalternos, a reflexdo da teoria decolonial é voltada para o mundo académico e para o campo da producdo das ideias -
que curiosamente é nomeada em grego e no plural: “epistemes”. No entanto, ela vai muito além ao tentar refundar o
pensamento critico latino-americano sobre o colonialismo se colocando contra a tradicdo que se forjou a partir do
referencial categorial do marxismo, que passa a ser visto como eurocéntrico, economista, determinista e etc.

Uma vez que a propria racionalidade cientifica moderna é vista como empreendimento colonial e eurocéntrico e, portanto,
incapaz de servir como fundamento para o pensamento critico, entdo as tradigdes de criticas ao colonialismo anteriores
devem ser rejeitadas por ainda estarem fundadas em uma racionalidade colonial. Disso se segue que as explicacoes que
giram em torno de conceitos como imperialismo, exploracao, luta de classes, capitalismo, revolugdo e etc. sao
progressivamente substituidas pela centralidade da raca e do territorio.

Com variados incentivos financeiros, as premissas decoloniais muito rapidamente se tornaram hegemoénicas em nossas
universidades, nas artes, na politica e na cultura. Iniciamos o século XXI acreditando que ndo era possivel ser critico sem
ser decolonial e que nao havia outra forma de se opor ao colonialismo que ndo fosse decolonial.

3.

E justamente ai que reside a ambiguidade, ou melhor, a contradi¢do: no momento em que o pensamento decolonial se
torna tao radical que denuncia o eurocentrismo de toda a racionalidade moderna (incluindo ai a proépria critica dialética e o
marxismo), é exatamente ai que ela revela seu nicleo colonial.

Vladimir Safatle nos mostra como a ideia central de que a racionalidade europeia é ela mesma colonial paradoxalmente
coloca em xeque nao apenas as lutas contra o colonialismo e o capitalismo dentro da Europa, como também diversas
tradigoes intelectuais e de lutas anticoloniais dos préprios povos colonizados ao redor do mundo que se desenvolveram
durante o século XX a partir da integracao de teorias surgidas nas metrdépoles, em especial o marxismo. A teoria
decolonial, portanto, mira no colonialismo metropolitano e acerta nas tradigoes criticas da periferia.

Além disso, Vladimir Safatle alega que embora pareca muito radical, o pensamento decolonial também padece de um erro
idealista, pois ao centrar-se na colonialidade dos discursos e dos saberes, ignora conceitualmente as causas materiais da
producdo dos saberes e dos discursos, bem como os conflitos de classe implicados nessas produgées. As contradigdes e
conflitos internos desaparecem em favor da validagdo identitaria.

Sendo assim, ao abdicar de uma compreensao dos conflitos entre os diferentes projetos de modernidade e reduzir sua

O teto de vidro da decolonialidade - 29/01/2026 - 2/6
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.



a terra é redonda

critica a uma modernidade homogénea e monolitica, o pensamento decolonial perde o sentido conflituoso da histéria. Do
mesmo modo, descartar toda teoria produzida na metrépole como colonial implode a possibilidade de compreensao do
capitalismo como um sistema de opressao e espoliagao unico e totalizante, inviabilizando um horizonte comum de luta.

O que estd em jogo é se a opressdo colonial e suas variadas formas de permanéncia (como o racismo, a destruigao
ambiental e etc.) serao associadas ou dissociadas do capitalismo. No caso da teoria decolonial a partir do momento em que
0 colonialismo é compreendido de modo idealista, isto é, sem conexao com um sistema de causalidades materiais, em
ultima instancia econdmicas, ela perde seu poder explicativo e transformador. Nas palavras de Vladimir Safatle, ela se
assemelha a “uma bomba que s6 produz barulho”.

A conclusao de Vladimir Safatle, portanto, é que a critica decolonial ndo é suficientemente descolonizadora pois
desconecta o pensamento de suas bases materiais e as tradigoes criticas de seus fundamentos mais importantes, enquanto
gasta seus esforcos em lutas contra entidades imaginarias.

O texto de Vladimir Safatle termina de modo bastante propositivo ao enunciar que a teoria decolonial pode galgar um
grande actimulo se superar seu desvio idealista e sua visdo imprecisa das estruturas materiais e recolocar no centro da
discussdo sobre a colonialidade uma teoria do monopdlio, do “cartdo de crédito”, caso queira estar a altura da
complexidade de seu objeto, uma vez que o sistema capitalista, hoje mais do que nunca, se organiza como sistema global.

4.

No dia 21 de janeiro, vem a luz o ensaio de Douglas Barros, publicado no Blog da Boitempo e intitulado “Contra Nego
Bispo”. Ao invés de contextualizar o pensamento decolonial no interior das criticas ao colonialismo, acentuando seu carater
académico estadunidense, como fez Vladimir Safatle, Douglas Barros envereda pelo caminho mais perigoso e também o
mais corajoso: submete a uma reconstrucdo critica as ideias de um dos autores mais celebrados pelos adeptos do
pensamento decolonial.

Justamente por ser a oposicdo radical ao intelectual académico, Nego Bispo representa a voz do proprio subalterno, o
pensamento ancestral, aquele que em todos os sentidos foi a vitima do epistemicidio e da exclusdo. Sendo assim, por mais
que o proprio Bispo fosse avesso a ser considerado tedrico, Douglas Barros o toma como o interlocutor privilegiado do
debate acerca da colonialidade, aquele que sintetiza em suas ideias todo o acimulo do pensamento decolonial, mas agora
encarnado no préprio subalterno, segundo suas palavras, no pensamento “contracolonial”.

Douglas Barros inicia seu ensaio com uma exposi¢ao dos tracos fundamentais do romantismo aleméo que sera usada para
fins de comparacao com o pensamento de Nego Bispo: embora representasse genuinamente uma negacao do mundo
burgués, essa negagdo muitas vezes trazia consigo uma resignacdo passiva e um refigio numa pureza ancestral que ainda
se encontravam na lingua, no territdrio e nas crengas.

Aliado a isso, este romantismo se voltou contra a racionalidade e a razao, na medida em que se apoiava em seu sentimento
e sua “intuicao de mundo”. A decorréncia conhecida é certa fuga do mundo objetivo e concreto para idealizar um mundo
imaginado de contrastes homogéneos e de contornos claros e, portanto, identitario.

Douglas Barros percebe um certo retorno destes discursos de “busca pelas raizes” no século XXI. Em um contexto de
refluxo de lutas revoluciondrias e consolidacdo de um espirito antirracional produzido pelas transformacgdes tecnologicas
informacionais, o perigo é que o critério de validagao objetiva de uma formulagdo seja privatizada em favor de critérios
subjetivos tais como uma vivéncia territorial ou um sentimento intimo. Nesse caso, a desconfianca contra a racionalidade
corre o risco de produzir formulagdes miticas sobre a realidade. Seria este o caso de Nego Bispo?

Antonio Bispo dos Santos foi uma conhecida lideranga comunitaria e sindical do Piaui vinculado ao PT. Segundo Douglas
Barros, ao aprofundar-se no debate racial, Bispo teria progressivamente se afastado de uma interpretacdo classista que o

O teto de vidro da decolonialidade - 29/01/2026 - 3/6
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.



a terra é redonda

levaria a se distanciar da critica ao capitalismo em nome de uma critica ao colonialismo. Ao separar o colonialismo de sua
base material (o capitalismo), ele adquire, segundo Douglas Barros, contornos de um determinismo cultural na forma de
uma “epistemologia” territorialmente situada. Esta “cosmovisdao” equivale, segundo Barros, aquilo que os romanticos
chamavam “intuicdao de mundo”.

5.

Douglas Barros aponta trés teses criticas contra as ideias centrais que, segundo ele, organizam as formulagdes mais
influentes de Nego Bispo.

A primeira critica é contra a explicacao do fenémeno do colonialismo em termos de uma luta entre diferentes cosmologias.
Se o saber é formado pela ancestralidade e pelo pertencimento imediato a um territério e uma raca, entdao essas
determinagdes culturais singulares implicam em uma “episteme” singular, uma cosmologia acessivel intuitivamente apenas
aqueles que participam da comunidade. O conhecimento ancestral é adquirido por meio da vivéncia.

Deste modo, a racga deixa de ser entendida como uma construcdo histérica propria do modo de producdo escravista colonial
e passa a ser vista como um dado essencial de uma espécie de luta de ragas a-historica. A intuigdo desta cosmovisao seria
um saber organico justamente porque foi gerado no seio da comunidade.

Neste quadro, o fendmeno do colonialismo é entendido por Nego Bispo como um processo centrado na etnia que, em
ultima instdncia, consiste na substituicdo de uma cultura por outra. A luta contracolonial seria, portanto, uma querela
entre cosmovisdes, uma resisténcia epistémica em nome dos saberes comunitarios ancestrais. Para Douglas Barros, essa
forma de conceituar o colonialismo, além de subjetivista, representa uma rentincia a compreensao das determinagdes
histéricas e concretas do fenémeno do colonialismo.

A segunda critica é contra a essencializagdo da raca e a homogeneizacdo das experiéncias coloniais. Todos os povos
colonizados, independentemente de suas especificidades, sdo considerados por Bispo como “contra-colonizadores” e todos
os povos da Europa, independentemente de serem senhores ou “colonos” (trabalhadores) sdao considerados
“colonizadores”. Nessa cosmologia as contradi¢des internas e de classe sao apagadas em funcdo da essencializacdao da
identidade.

Como o colonialismo é visto como uma relagdo epistemoldgica - e ndo como uma forma histérica determinada de
exploragao - o sentido histérico do colonialismo é esvaziado em nome de uma formula dual e maniqueista. Douglas Barros
acentua que, mais que uma analise das contradi¢ées de classe, também falta em Nego Bispo uma problematizagao da
origem histérica da racializacdo. Para Douglas Barros, portanto, a teoria do conhecimento (epistemologia) de Nego Bispo é
uma espécie de empirismo que reduz a verdade a vivéncia subjetiva comunitéria. A complexidade dos conflitos sociais é
substituida por um “guerra de denominacdes” entre as diferentes cosmovisoes.

A terceira critica é contra as implicacOes mitico-religiosas contidas na interpretacdo do colonialismo em termos de uma
luta entre cosmologias e na valorizagdo da oralidade. Se o colonialismo é entendido como uma cosmovisdo essencialmente
monoteista (cristd), entdo ela s6 pode ser combatida por uma cosmovisdo politeista.

O fundamento do colonialismo seria religioso na medida em que foi motivado nao por necessidades materiais, mas
determinado pela necessidade de dominagdo inscrita na cosmovisdao monoteista. O maniqueismo toma a forma de um
conflito entre a cosmovisao organica e politeista contra a cosmovisdo sintética e monoteista. A proposta contracolonial de
Nego Bispo resulta em uma abstragdo fechada na identidade e no abandono da analise histérica do capitalismo como
fundamento do colonialismo.

Para Douglas Barros, as consequéncias praticas e politicas do pensamento contracolonial de Nego Bispo sao preocupantes
e perigosas. Quando o que define se o sujeito é colonizador ou contracolonizador sdo tdo somente a raga, o territorio e a

O teto de vidro da decolonialidade - 29/01/2026 - 4/6
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.



a terra é redonda

religiosidade, entdo este sujeito estda determinado essencialmente por essas identidades, ndo sobrando espago para a
liberdade, para a agao e para os conflitos propriamente politicos.

6.

A recepcao imediata dos textos de Vladimir Safatle e Douglas Barros foi bastante ruidosa. As primeiras reacoes nas redes
sociais, como de costume, foram uma tentativa de desqualificar os autores com insultos identitdrios (homens, brancos,
académicos, sudestinos, colonizados, eurocéntricos, racistas, epistemicidas!). A essas se seguiram variadas tentativas um
pouco mais educadas de se esquivar das criticas.

A primeira delas é esquecer as teses centrais do texto e se apegar apenas ao estilo, nesse caso, a critica é reduzida a um
desrespeito. Como assim, esses intelectuais brancos ousam desrespeitar um pensador negro e quilombola? Se horrorizam
com o “contra” presente no titulo. Zombaram dos termos em alemédo e se doeram das aspas. Fingiram que nao entendem a
metonimia, como se os textos fossem contra a pessoa de Nego Bispo.

A outra tentativa de esquiva consistiu em negar que houvesse um conflito real sobre o assunto. Neste caso, tudo nao
passaria de picuinha, numa tentativa eclética de conciliar o que a esta altura ja era irreconciliavel. Pois, ao mesmo tempo,
outros, mais conscientes dos lados em conflito, ja se posicionavam abertamente contra o marxismo, voltando os insultos
ndo apenas contra o autor, mas contra todo o campo tedrico do marxismo.

Acredito que, passada essa ruidosa recepc¢do imediata, ja € hora de tirar as criangas da sala e tratar essa questao com a
seriedade e a tranquilidade que merece aquele que, sem davida, é um dos temas centrais da epistemologia das ciéncias
humanas de nosso tempo. Trata-se de um disputa de paradigmas cientificos classica: um conflito entre duas correntes das
ciéncias humanas disputando qual fornece a melhor explicacdo para um fenomeno histérico e social continuado
denominado colonialismo.

Durante quase todo o século XX o pensamento marxista, especialmente sua teoria do imperialismo, serviu como
fundamento para as lutas de libertacdo em toda a periferia do mundo. No final do século, com a crise do movimento
comunista, a teoria marxista caiu em descrédito e “outras epistemologias” surgiram para lhe complementar ou mesmo lhe
substituir. Neste momento, que teorias como o pensamento decolonial passaram a concorrer com 0 marxismo na
explicacao dos conflitos sociais e na elaboracdo do programa a ser aplicado.

Nas ultimas trés ou quatro décadas, o espaco deixado pela crise do marxismo foi ocupado por uma miriade de perspectivas
mais ou menos tedricas que ja foram genericamente chamadas de “pés-estruturalistas” ou “pos-modernas”. Arrisco afirmar
que os textos de Vladimir Safatle e Douglas Barros indicam que o campo marxista busca agora se reposicionar no debate e
disputar a interpretagdo do colonialismo, que neste século XXI havia sido hegemonizado pelo campo decolonial.

De minha parte, penso que esta querela tem raizes muito mais profundas do que apenas diferentes teses sobre a
colonialidade. Insistiria que se trata de um legitimo conflito entre dois diferentes métodos cientificos sobre a interpretacao
do colonialismo. Penso que o jovem Gyorgy Lukacs estava certo quando enfatizava que a ortodoxia no marxismo se refere
unica e exclusivamente ao método.

Sendo assim, ndo se trata de uma primazia de motivos econdmicos na explicacdo dos fené6menos sociais, mas na
perspectiva metodoldgica orientada para a totalidade, para o sistema capitalista. Em resumo: cada uma das teorias em
disputa possui um diferente método, diferentes categorias e uma diferente compreensido de como essas categorias se
relacionam com a realidade e com o préprio método.

Se ja estdvamos a muito acostumados com as criticas ao marxismo de que este teria deixado de lado em suas andlises as
questdes relativas a opressdes de grupos excluidos, como questdes raciais e territoriais, doravante teremos que lidar
também com a réplica do campo marxistas, segundo a qual, o campo decolonial tende a deixar de lado a estrutura

O teto de vidro da decolonialidade - 29/01/2026 - 5/6
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.



a terra e redonda

material, as classes sociais e o sistema econdmico.

O fato é que certo consenso em torno da obsolescéncia da teoria do imperialismo e da hegemonia do pensamento
decolonial foi fraturado. Para além de todo barulho e esperneio, ficam as perguntas importantes: Qual desses campos tem
o método mais adequado ao objeto e os conceitos mais acurados, capazes de explicar melhor a complexidade da realidade
do que foi e é o colonialismo? Qual deles consegue determinar de modo mais preciso suas causas e tendéncias? Qual destes
dois campos oferece melhores perspectivas de futuro para os movimentos sociais e para as lutas politicas de nosso tempo?

*Rafael Sousa Siqueira é professor do Instituto Federal de Brasilia (IFB) e do Programa de mestrado profissional em
filosofia da UnB.

~aterra éred’nda

O teto de vidro da decolonialidade - 29/01/2026 - 6/6
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.


https://aterraeredonda.com.br/CONTRIBUA/

