
a terra é redonda

O trabalhador inconsciente - 09/02/2022 - 1/6
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

O trabalhador inconsciente

Por SAMO TOMŠIC*

Aliar marxismo e psicanálise consiste no reconhecimento de que a crítica da economia política sempre exige uma crítica da
economia libidinal e vice-versa

A frágil aliança entre marxismo e psicanálise
Na última década, os desenvolvimentos do capitalismo impulsionados pela crise desencadearam um interesse renovado nas
interseções teóricas e políticas entre o marxismo e a psicanálise. O valor político da psicanálise continua atrelado ao fato
de que Freud ressignificou significativamente a problemática da alienação com sua teoria do inconsciente. Ademais, ele
elaborou  uma  complexa  concepção  desnaturalizada  da  sexualidade  e  forneceu  insights  abrangentes  sobre  o
entrelaçamento entre o poder e o gozo.

O fio condutor de várias tentativas históricas e contemporâneas de aliar marxismo e psicanálise consiste, portanto, no
reconhecimento de que a crítica da economia política sempre exige uma crítica da economia libidinal e vice-versa. No
entanto, a interação entre marxismo e psicanálise sempre foi  marcada pela desconfiança mútua, pela crítica e pelo
distanciamento. É claro que trabalhar em sua aliança não implica que o método terapêutico de Freud, seus marcos
conceituais e objetivos clínicos, estejam inteiramente em sintonia com as perspectivas da política emancipatória.

Ainda  assim,  há  lições  importantes  a  serem extraídas  da  noção  de  inconsciente  e  de  outros  conceitos  freudianos
fundamentais,  que  questionam  ou  criticam  as  concepções  modernas  de  subjetividade  em  termos  de  consciência,
autonomia,  intencionalidade e liberdade.  Outra perspectiva política decorre do foco de Freud na gênese social  das
“doenças mentais”, sua exposição do impacto traumático dos imperativos estruturais e dos processos sociais. Em seus
escritos sobre cultura, Freud reconheceu abertamente na exploração, na guerra e na crise três características essenciais
do capitalismo, as quais uma etiologia traumática da neurose deve levar em conta.

Mais uma vez, esse reconhecimento por si só não faz de Freud um pensador da emancipação, mas seu nome e obra são o
local de um conflito filosófico, epistemológico e político, um terreno que a esquerda deveria se esforçar para reivindicar,
em vez de descartar Freud como um obsoleto ou pensador reacionário. O paradigma da apropriação emancipatória de
Freud continua sendo a obra de Juliet Mitchell (2000). Uma discussão mais ampla sobre o lugar da psicanálise na história
do feminismo pode ser encontrada em Campbell (2016: 233-52).

O método analítico de Freud tem sido suspeito de ser uma terapia de classe e suas teorias um reflexo da ideologia
burguesa (de acordo com essa crítica clichê, o complexo de Édipo descreve a repetidamente patologia da família burguesa,
o papel central do pai expressa as tendências patriarcais de Freud etc.).

A rejeição ocasional de Freud ao marxismo, bem como sua insistência de que a psicanálise não promovia e nem equivalia a
uma visão  de  mundo política,  parece  estar  presa  em clichês  e  superficialidades.  Sua  polêmica  visava  contrariar  a
politização da psicanálise que ocorria nas obras dos primeiros freudo-marxistas, como Wilhelm Reich, Otto Fenichel e Otto

Gross. Esses autores, como se sabe, optaram por uma aliança entre a psicanálise e o materialismo dialético.[i]

Para além da questão das visões de mundo políticas, o freudo-marxismo contornava uma importante ambiguidade na forma
como Freud concebia a ligação entre as forças libidinais (pulsões) e as estruturas sociais (cultura). Para Freud, a pulsão

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a

https://aterraeredonda.com.br/o-trabalhador-inconsciente/


a terra é redonda

O trabalhador inconsciente - 09/02/2022 - 2/6
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

era, em última análise, um fenômeno limite, nem “psicológico” (cultural) nem “fisiológico” (natural). Isso implicava que a

pulsão era distinta do instinto,[ii] uma presumível força natural, sobre a qual a cultura imporia vicissitudes restritivas
(Triebschicksale) – destinos, nos quais a pulsão só poderia alcançar satisfação mediada, parcial ou substitutiva. Em sua
convicção de que as forças libidinais humanas devem ser liberadas, os primeiros freudo-marxistas restringiram o alcance
maior dos pontos de vista de Freud.

Mais importante ainda, para Freud não há impulso natural incorrupto fora de seus destinos culturais; o impulso é uma
força que exige satisfação mediada. Como as forças libidinais humanas não conhecem um estado natural incorrupto, a
tarefa clínica da psicanálise não pode consistir em sua liberação, mas na transformação do destino problemático da pulsão.
Aqui, Freud se separa fortemente do freudo-marxismo.

A renovação freudo-marxista da oposição entre as pulsões e a cultura leva seus representantes a um equívoco sobre a
noção de “repressão” (Verdrängung). Esse mecanismo mental em Freud designa o destino mais comum da pulsão, assim
como a sua satisfação por meio de contornos e desvios, enquanto que, em pensadores como Reich, passou a significar em

exclusivo “opressão”.[iii] Além disso, no contexto freudiano, a pulsão representa uma força conservadora que supostamente

explica a resistência subjetiva e social compulsiva contra a mudança no modo de gozo prevalecente.[iv]  Da perspectiva
freudiana, o gozo, portanto, não pode ser um fator político subversivo; mais do que tudo, é uma forma de trabalho
essencial para o sistema.

Em contraste com a “ala marxista” da primeira comunidade psicanalítica,  a  visão da Escola de Frankfurt  sobre as
implicações  políticas  da  psicanálise  parece  mais  comprometida  com a  letra  do  freudismo  clássico  e  com os  seus
desenvolvimentos especulativos, a exemplo da pulsão de morte. Theodor W. Adorno escreveu de maneira notória: “Para a
psicanálise nada é verdade exceto os exageros” (Adorno, 2005: 29). De fato, foi ampliando a significação dos curtos-
circuitos, dos erros e das perturbações aparentemente menores e insignificantes no pensamento consciente que Freud
acabou por desenvolver uma teoria inédita da subjetividade humana e da condição cultural do ser humano.

Herbert Marcuse foi indiscutivelmente aquele que levou mais longe o envolvimento da teoria crítica com a psicanálise
freudiana. Em um primeiro momento, a sua tentativa de combinar Freud com o marxismo pode receber a crítica Michel
Foucault (1976), ou seja, que ele caiu na “hipótese repressiva”. Trata-se da já mencionada convicção de que os mecanismos
culturais em geral e o capitalismo em particular privam as forças libidinais de satisfação direta.

Um olhar mais atento às opiniões de Marcuse sobre as relações entre libido e estruturas sociais, no entanto, mostra que a
sua posição é mais ambígua. No centro de sua crítica está a ligação entre prazer e exploração, que ele examina através da
mudança do antigo regime de repressão à especificidade da repressão no capitalismo industrial avançado e em sua
sociedade consumista “unidimensional”. A economia libidinal no interior do sistema estava agora organizada em torno do

mecanismo da “dessublimação repressiva” (Marcuse, 1991: 56-83).[v]

Da perspectiva psicanalítica, o capitalismo aparece de fato como uma cultura de gozo imposto. E os desenvolvimentos de
Marcuse já apontam para a ligação entre gozo compulsivo e extração de mais-valor ou mesmo para a conversão do gozo em
mais-valor.  Este  último representaria  então  o  gozo  quantificado,  sistêmico,  específico  da  organização capitalista  da
economia social e libidinal. É aqui também que entra em cena a contribuição lacaniana para a renovação do freudo-
marxismo.

Se o próprio Freud estava no centro das discussões freudo-marxistas, os debates contemporâneos sobre o significado
político da psicanálise concentram-se amplamente em Lacan. Eis que a sua obra madura combinou Marx e Freud por meio
de uma leitura de orientação epistemológica e filosófica que apontou existir uma homologia entre as duas realizações
teóricas. Eis que uma problemática estrutural é compartilhada por eles; e ela atravessa a crítica da economia política e a

psicanálise.[vi]

Assim como para Marx “os indivíduos são… personificações de categorias econômicas, portadores de relações de classe e
interesses  particulares”  (Marx,  1990:  92),  para  Lacan eles  são  personificações  de  categorias  simbólicas  e  relações
discursivas; seus corpos sofredores são o terreno, onde a autonomia e a causalidade da ordem simbólica, inclusive a
econômica, se manifestam como perturbação e ação compulsiva.

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a



a terra é redonda

O trabalhador inconsciente - 09/02/2022 - 3/6
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

 

O  trabalhador  inconsciente  –  a  teoria  de  Freud  do  trabalho  do
inconsciente
Parafraseando a noção de “poder-saber” de Foucault, pode-se dizer que a psicanálise, desde o início, circulou em torno do
nexo “poder-gozo”. Embora os primeiros comentários de Freud sobre a condição cultural ainda tenham se dado sobre o
pano de fundo da oposição entre natureza e cultura, ele logo percebeu que as relações de poder e os laços libidinais

formam um continuum.[vii] Como Lacan observou ocasionalmente “o único discurso é… o discurso do gozo” (Lacan, 2006b:
78).

Em outras palavras, a produção de gozo não pode ser eliminada de nenhum sistema simbólico, ato de fala ou vínculo social.
Abolir esse excedente problemático exigiria, em última análise, a dissolução completa da linguagem. Por esta razão, a
psicanálise também não pode subscrever ideais políticos como a “libertação da sexualidade” ou a “abolição da alienação”,
os quais são frequentemente associados às versões popularizadas do freudo-marxismo (justificadamente com Reich, menos
com Marcuse).

O próprio capitalismo parece ter introduzido sua própria versão de tal liberação por meio da mercantilização universal.
Assim, para repetir o enquadramento do problema feito por Marcuse e Lacan, criou o seu próprio regime de dessublimação
repressiva  e  de gozo imposto.  Não é  preciso  lembrar  que esse desenvolvimento não teve quaisquer  consequências
desalienantes ou libertadoras para o sujeito. Talvez, por outro lado, tenha demonstrado existir uma incompatibilidade entre
gozo e emancipação.

A etiologia das neuroses de Freud vem lembrar que as ordenações socioeconômicas desempenham um papel significativo
na gênese das “doenças mentais”.  Em escritos como Além do princípio do prazer (1920) e A civilização e os seus
descontentes (1930), Freud insiste abertamente que a proliferação de neuroses traumáticas é um dano colateral inevitável
do capitalismo. Por um lado, há a evidente ligação etiológica entre a neurose traumática e dois aspectos cruciais do
capitalismo, a guerra e a crise; por outro lado, há outro aspecto e este que diz respeito à problemática ligada à organização
capitalista do trabalho e do gozo; eles giram em torno do insaciável imperativo sistêmico da produção de mais-valor e em

torno da injunção do superego ao gozo.[viii]

Vista sob esse prisma, a subjetividade traumatizada ou danificada representa de fato um “sintoma social”.[ix] Naturalmente,
seria errado ver nas neuroses uma criação do capitalismo (Freud não chegou a essa conclusão). Mas o desenvolvimento
econômico e tecnológico parece reforçar, em vez de reduzir, o traumatismo cultural.

Lembre-se da figura grotesca do “Deus protético” que Freud introduz em sua discussão sobre o mal-estar da cultura

moderna.[x] Em contraste com o homem econômico do liberalismo e do neoliberalismo, a psicanálise acentua a fraqueza do
sujeito humano, cujos órgãos artificiais mal disfarçam a sua natureza incompleta e alienada.

Lacan foi mais longe nessa direção crítica, lembrando que o ponto final da alienação permanece ancorado no caráter
abstrato e praticamente infinito do trabalho: “é verdade, então, que o trabalho (dos sonhos, entre outros) livra-se do
pensamento calculador e mesmo julgador. Ele sabe o que deve fazer. É assim que se pode defini-lo: pressupõe um “sujeito”
que é Der Arbeiter” (Lacan, 2001: 551). Lacan evoca aqui o controverso conservador alemão Ernst Jünger e seu livro de
1932, O trabalhador, mas também visa Marx e o seu “o trabalhador ideal, transformado na flor da economia capitalista”
(Lacan, 1990: 14).

A  psicanálise  se  depara  assim  com  a  problemática  do  trabalho  abstrato,  categoria  econômica  que  Lacan  associa
explicitamente à descrição freudiana do trabalho inconsciente em A Interpretação dos Sonhos (1900). Como um ser
estrutural – ou seja, como personificação de uma abstração econômica – o trabalhador não pensa, julga ou calcula: em
outras palavras, o trabalho abstrato remete-se ao pensamento inconsciente. Embora o “trabalhador ideal” não exista,
Lacan  explica  o  modo  problemático  de  existência  do  proletário,  um  corpo  trabalhador  consumido  por  abstrações
econômicas e por imperativos sistêmicos: “há apenas um sintoma social – cada indivíduo é realmente um proletário”
(Lacan, 2011: 18).

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a



a terra é redonda

O trabalhador inconsciente - 09/02/2022 - 4/6
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

O proletário se remete ao sujeito do inconsciente, ou, para ser mais preciso, ao sujeito do inconsciente capitalista, já que
Freud e Lacan não postulam a existência de um inconsciente transistórico ou transcultural (ao contrário de Carl Gustav
Jung). Do ponto de vista de Lacan, a figura do proletariado de Marx e a figura do neurótico de Freud parecem compartilhar
um destino comum. E o fazem à medida que trabalham compulsivamente, tanto física quanto mentalmente, para satisfazer
um sistema simbólico explorador, que consome toda a sua existência.

Segundo Marx, a organização capitalista do trabalho social em torno da “produção pela produção” (Marx, 1990: 742) e seu
imperativo de aumento constante do valor confrontam o sujeito trabalhador com uma tarefa virtualmente infinita e com
uma demanda realmente insaciável. O condicionamento mútuo da produção pela produção e do trabalho abstrato – pode-se
dizer, o trabalho pelo trabalho – impõe ao sujeito trabalhador uma ação compulsiva das mais problemáticas, que o leva à
exaustão. Em sua análise da produção, Marx de fato se deparou com um “parasitismo do infinito sobre o finito” (Milner,

1995: 67).[xi]  Em Freud está em jogo uma problemática homológica,  mas para avaliar o alcance dessa homologia,  é
necessário dar todo o peso à noção de Arbeit (trabalho, labor).

Este último é de fato um conceito subestimado em Freud, ofuscado por conceitos fundamentais mais evidentes como
inconsciente, pulsão ou prazer. No entanto, ao adotar a noção de trabalho, Freud assume uma dupla tese filosófica, que
ressoa bem ao termo de Marx. Primeiro, a equação do pensamento e do trabalho: em A Interpretação dos Sonhos e em
outras obras fundadoras, as operações intelectuais, como a condensação e o deslocamento ou a visualização do material do
pensamento, são descritas como trabalho produtivo. O objetivo desses processos consiste em produzir prazer pelo prazer.
Isso implica que, em certo nível, o pensamento não persegue mais os ideais intelectuais formulados pela filosofia ao longo
da história (cognição, produção de conhecimento, desvelamento da verdade etc.). Pensar envolve uma atividade que não
serve para nada:

Nossas atividades mentais buscam um objetivo útil ou um ganho direto de prazer. No primeiro caso, estamos lidando com
julgamentos intelectuais, preparativos para a ação ou para a transmissão de informações a outras pessoas. Neste segundo
caso, descrevemos essas atividades como jogo ou fantasia. O que é útil é em si mesmo – tal como se sabe – apenas um

caminho tortuoso para a satisfação prazerosa. (Freud, 2001: 127)[xii]

O objetivo psicanalítico não é delimitar as atividades intelectuais úteis das fantasias inúteis, mas mostrar as consequências
amplas de seu entrelaçamento ou indistinção,  a  mobilização do pensamento –  isto é,  do trabalho mental  –  e,  mais
geralmente, do discurso para produzir mais-gozo. Essa produção é imanente a todo processo de pensamento, ou, como
Lacan chegou a dizer, pensamento é gozo. Ambos os aspectos do pensamento que Freud menciona na citação acima são
tão inseparáveis e, ao mesmo tempo, tão distintos quanto o valor de uso e o valor de troca das mercadorias. A principal
contribuição crítica da psicanálise para a crítica da economia política pode, assim, ser reduzida ao reconhecimento do
vínculo entre pensamento, gozo e trabalho, sustentado pelo reconhecimento de seu caráter compulsivo.

Uma questão mais  geral  emerge aqui:  o  que fazer  com o fato de Freud ter  usado repetidamente metáforas e  um
vocabulário econômico para explicar o inconsciente e a sexualidade – na medida em que as características da economia
libidinal se tornam difíceis de distinguir das características da economia capitalista? Freud descobriu na produção do mais-
gozo um problema crucial, que está diretamente ligado ao que em alemão se chama Verausgabung, consumo no sentido
econômico e esgotamento no sentido psicológico. Quanto mais as atividades mentais são canalizadas por meio da demanda
pulsional de mais-gozo, mais o aparato mental do sujeito precisa sustentar o processo laborioso que é o pensamento como
tal.

A centralidade do trabalho na obra teórica e clínica de Freud chama a atenção para algo como a exploração libidinal, que
se manifesta como consumo e esgotamento da subjetividade. Dito de outra forma, Freud liga diretamente a produção de
mais-gozo à exploração do trabalho. Se reconhecermos no vocabulário econômico de Freud mais do que mera retórica ou
metafórica, faz sentido concluir que sua obra propõe uma teoria laboral do gozo. Tanto o freudo-marxismo quanto Lacan
partem do pressuposto de que a proliferação de termos econômicos na obra de Freud não é coincidência e que o
vocabulário econômico de Freud deve ser interpretado por meio de Marx.

A tese de que o trabalho inconsciente e o gozo formam dois lados do mesmo processo produtivo na vida mental vai contra a
concepção “homeostática” do prazer que predominou na história da filosofia europeia desde Aristóteles.  Na Ética a

Nicômaco,[xiii]Aristóteles equiparou o prazer ao estado de repouso, no qual presumivelmente não ocorre nenhuma excitação

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a



a terra é redonda

O trabalhador inconsciente - 09/02/2022 - 5/6
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

corporal ou mental. Daí concebeu um estado de homeostase, visto como um ideal, ao qual os seres humanos devem aspirar
e conduzir suas ações.

Aristóteles descreve o motor imóvel divino como o exemplo máximo de um estado tão prazeroso que sente qualquer falta
ou exigência de satisfação. O prazer humano também provavelmente tende a essa homeostase ideal, quando os humanos
agem de acordo com a justa medida. No cenário ético de Aristóteles, o prazer é entendido como um afeto que acompanha a
satisfação das necessidades e sinaliza a renovação da homeostase, a diminuição da tensão provocada pela manifestação de
uma necessidade fisiológica ou de uma demanda simbólica. A problemática do gozo excedente e do caráter compulsivo do
trabalho inconsciente claramente não têm lugar nesse cenário.

Freud concentrou-se em duas tendências no aparelho mental, desejo e pulsão, que contradizem diretamente a suposição
aristotélica da justa medida e que explicam a tensão constante no aparelho mental, o processo ininterrupto de trabalho
inconsciente e o esforço das atividades mentais para a produção – não simplesmente de prazer, mas de aumento de prazer.
O movimento do desejo é sustentado pela metonímia da falta; todo objeto alcançado vem como decepção e fracasso e não
pode cumprir a tarefa de satisfazer o desejo.

O movimento da pulsão, por outro lado, é sustentado pela metáfora do excedente; aqui está em jogo uma fixação objetal, o
objeto de satisfação foi encontrado e a pulsão não se farta dele, exigindo sempre mais, mas de uma maneira totalmente
diferente do desejo. Para o desejo, todo objeto vem com uma falta, que direciona o desejo para outro objeto, enquanto para
a pulsão há apenas um objeto excedente, que representa a materialização última do gozo. Desejo e impulso cada um
demonstra à sua maneira a impossibilidade e o status fictício da homeostase ideal; e, além disso, em contraste com a justa
medida aristotélica, cada um deles traça dois cenários, que demonstram a desmedida do prazer.

*Samo Tomsic é pesquisador do laboratório interdisciplinar Bild Wissen Gestaltung, na Universidade de Humboldt, em
Berlin. Autor, entre outros livros, de The capitalism unconscius: Marx and Lacan (Verso).

Tradução: Eleutério Prado.

 

Notas

[i] O relato mais recente das (des)alianças históricas entre psicanálise e marxismo pode ser encontrado em Pavon Cuellar
(2017).  A  crítica  de  Freud ao  marxismo aparece  no  capítulo  final  de  suas  Novas  conferências  introdutórias  sobre
psicanálise (Freud, 2001, vol. 22: 176-182). Ver também Dolar (2008: 15–29).

[ii] A tradução inglesa do termo Trieb em alemão contém esse equívoco. Sustenta, assim, a impressão de que a doutrina
freudiana da pulsão era naturalista e biológica. O próprio Freud muitas vezes recorreu a metáforas biológicas para
fornecer uma “base científica” de sua noção central. Ainda assim, ele nunca abandonou a ideia de que a pulsão representa
um fenômeno fronteiriço entre o fisiológico e o psicológico.

[iii] Para Freud, a repressão contém um redobramento interno, que a distingue da opressão simples: “é um erro enfatizar
apenas a repulsão, que opera a partir da direção do consciente sobre o que deve ser reprimido; tão importante quanto é a
atração exercida pelo que foi originalmente reprimido sobre tudo com o qual pode estabelecer uma conexão” (Freud, 2001,
vol. 14: 79). Enquanto a opressão proíbe a satisfação, a repressão a constitui por adiamento, deslocamento ou mediação.
Lacan trouxe essa nuance ao ponto quando traduziu o recalque como “renúncia ao gozo” (Lacan, 2006c: 17-19, 109-10),
uma renúncia  que visa  obter  mais-gozo.  Assim,  para Lacan essa renúncia  fundamenta o  que ele  chama de “moral
capitalista”.

[iv] A controversa noção de pulsão de morte representa a expressão máxima do caráter conservador das pulsões. Vale
lembrar que o fenômeno que levou Freud a supor sua existência foi a repetição compulsiva. Os primeiros freudo-marxistas
rejeitaram essa noção. Ver, por exemplo, Reich (1932: 303-51) e Fenichel (1985: 361-71). Para uma apresentação mais
atualizada da pulsão de morte, veja Zupancic (2017: 94-106).

[v] A ideia de dessublimação repressiva de Marcuse aproxima-se da redução lacaniana do superego ao imperativo do gozo
(Lacan, 2006a: 648-9; 1999: 3).

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a



a terra é redonda

O trabalhador inconsciente - 09/02/2022 - 6/6
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

[vi] Um relato sistemático da relação de Lacan com Marx pode ser encontrado na obra de Slavoj Žižek (1989: 11-53; 2017:
149-223), bem como em minha própria tentativa (Tomšic, 2015). Para uma visão lacaniana mais ampla da ligação entre
prazer e capitalismo, ver também McGowan (2016).

[vii] A esse respeito, o famoso ensaio de Freud “Psicologia de Grupo e Análise do Ego” (1921) permanece representativo de
seu exame crítico do vínculo entre economia libidinal e poder social. O texto serviu como principal fonte para a análise do
fascismo pela Escola de Frankfurt. Ver, por exemplo, Adorno (2003: 408-33). Para um comentário contundente da relação
entre o indivíduo e o grupo em Freud, ver Copjec (2014).

[viii] Aqui aparece a tese de Lacan de que mais-valor e mais-gozar são homológicas, ou que no capitalismo a fruição obtém
sua expressão socioeconômica no mais-valor. Assim, ele diz: “Mehrwert é Marxlust, o mais-gozar de Marx… é o mais-valor
como causa do desejo, do qual uma economia fez o seu princípio: o da produção extensiva e, portanto, insaciável da falta
de gozo” (Lacan, 2001: 435).

[ix] Segundo Lacan, a categoria de sintoma social foi inventada por Marx; eis que ele teria reconhecido o proletariado
como sintoma do capitalismo (Lacan, 2006a: 194).

[x]  “O homem tornou-se,  por assim dizer,  uma espécie de Deus protético.  Quando ele coloca todos os seus órgãos
auxiliares, ele é verdadeiramente magnífico; mas esses órgãos não cresceram nele e às vezes ainda lhe causam muitos
problemas” (Freud, 2001, vol. 21: 91-2).

[xi] Para antecipar desenvolvimentos posteriores, para conceituar esse parasitismo problemático, Marx introduz a noção de
pulsão, que aproxima seus desenvolvimentos do exame crítico de Freud dos meandros do prazer.

[xii] Freud usa o termo Lustgewinn, que significa literalmente prazer-ganho. Sobre esse pano de fundo, Lacan pode propor
a tradução “plus-de-jouir” (mais-gozo ou mais-gozar) para, em sequência, traçar a homologia entre o mais-gozo com o mais-
valor.

[xiii] Os seguintes desenvolvimentos referem-se notavelmente ao Livro X da Ética a Nicômaco (Aristóteles, 1995: 1852-67).

 

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a


