
a terra é redonda

Os combates de Abdias do Nascimento - 22/06/2023 - 1/6
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

Os combates de Abdias do Nascimento

Por PAULA RIBEIRO & PIERO DETONI*

O projeto decolonial de Abdias do Nascimento deseja, antes de qualquer coisa, a liberdade maximizada dos/as afro-
brasileiros/as

1.

Este ensaio aborda uma pequena fração do pensamento do intelectual afro-brasileiro Abdias do Nascimento (1914-2011).
Autor de obra multifacetada e marcada pelo ativismo negro, Abdias do Nascimento apresenta-se como um importante
intérprete do Brasil. Ator, poeta, dramaturgo, artista plástico, professor universitário, político e ativista, encontramos em
suas performances de pensamento e de ação a possibilidade de retirar da latência mundos possíveis de matriz africana
encobertos pela violência da civilização no Brasil.

Sujeito de rara percepção crítica acerca do universo político-social nacional, Abdias do Nascimento é capaz de reler a
história do Brasil “a contrapelo”, restituindo as nossas energias ante as forças que dominam as experiências da história.
Lê-lo é, no limite, um gesto de resistência, bem como uma possibilidade de pensarmos e de trabalharmos por um amanhã
com mais esperança e igualdade.

2.

Encontramos na obra de Abdias do Nascimento opiniões originais e significativas sobre os horizontes histórico-sociais dos
negros no cenário brasileiro, sobretudo, no que diz respeito as consequências nefandas do racismo e da discriminação
junto ao âmbito da instituição da cidadania no país. Sabedores da importância da experiência afro-brasileira enquanto eixo
daquilo que somos e daquilo que pretendemos ser, a ideia geral deste ensaio é evidenciar, a partir de algumas ideias de
Abdias do Nascimento, o seu direcionamento no tempo tanto em termos de denúncia diante da violência que se enreda na
duração como, também, demonstrar o caráter de resistência que a acompanha. Ao resgatarmos os seus “combates” temos
como horizonte a atualização das suas pautas ativistas visando a sua divulgação para amplas audiências, proporcionando,
assim, operações de consciência junto ao real.

Percebemos,  em  Abdias  do  Nascimento,  o  agenciamento  de  representações  sociais,  ou  formações  discursivas,
fundamentais para o reconhecimento dos planos de historicidade que envolvem os sentidos de ser, e de não ser, afro-
brasileira/o. Os afro-brasileiros passam, dessa maneira, a ser entendidos como “símbolos de um desejo consciente de vida,
força pujante, flutuante e plástica, plenamente engajada no ato de criação e até de viver em vários tempos e várias
histórias ao mesmo tempo” (MBEMBE, 2014, p. 20).

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a

https://aterraeredonda.com.br/os-combates-de-abdias-do-nascimento/


a terra é redonda

Os combates de Abdias do Nascimento - 22/06/2023 - 2/6
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

Na profícua obra do intelectual brasileiro, infelizmente ainda pouco conhecida academicamente e pelo grande público,
encontramos um movimento de pensamento que reivindica a resistência e que instaura a denúncia permanente. Entre
tantas pelejas travadas em sua trajetória intelectual, e política, certamente a que envolve o racismo é a mais destacada.
Enquanto um intelectual negro, falando do martírio dos afro-brasileiros ao longo da história, o estudioso paulista coloca na
perspectiva da duração o estado de violência,  em um âmbito que abrange passado-presente-futuro,  responsável  por
instituir a realidade social do país.

Em última instância, o motivo das suas ações aponta para a problematização do papel dos negros, e da(s) sua(s) cultura(s),
no interior desse espaço de experiência, bem como para novas formas possíveis de percepção e de abordagem dos mesmos
em um ambiente público minimante cidadão. Diante dessa situação, a sua obra O genocídio do negro brasileiro (1978),
livro de insuspeita dimensão crítica escrito por um brasileiro, evidencia os submundos da civilização no país, sobretudo, a
partir de tudo aquilo que é escamoteado pela dita “ideologia da democracia racial” que, desde ao menos o bávaro Von
Martius,  reifica um artificial  convívio harmonioso entre as etnias que formam o Brasil,  com a abertura (falsa) para
oportunidades iguais e sem prejuízos raciais.

O extermínio do pensamento alheio, que coisifica a alteridade, apresenta-se como uma estratégia de alienação garantidora
da engrenagem do capital,  bem como um investimento de domínio e de opressão decisivo para impor aos negros a
condição de subalternidade e de inferioridade perpétua (PESSANHA, 2019). A mobilização da categoria raça, por exemplo,
para designar estados de humanidade e de racionalidade é uma forma acentuada de colonialidade de poder (QUIJANO,
2009; MBEMBE, 2014).

Abdias do Nascimento escancara essa lógica ao perceber a interdição da ação afrodescendente no plano da historicidade.
O passado, por intermédio da sua memória cultural, é apagado juntamente com toda a produção de conhecimento de
matriz africana. Ademais, o presente não é habitável, pois nele os negros são impossibilitados da promoção social e
econômica, seja pela violência contra seus corpos, seja pela impossibilidade de acesso à educação. Enquanto isso o futuro é
prefigurado pela “ideologia do branqueamento”, dado que destitui a autoridade da cultura e do saber negros.

Em O genocídio  do  negro  brasileiro  percebemos  Abdias  do  Nascimento  combatendo  o  epistemicídio  travestido  de
democracia racial. De acordo com o autor, essa “ideologia” é absolutamente especulativa, porém, afiançada pelas ditas
ciências históricas majoritárias. Ela impõe aos afro-brasileiros uma leitura da historicidade que os enreda a partir da
suposta harmonia entre negros e brancos, em que há condições de igualdade junto à realidade social, não havendo,
portanto, impactos étnico-raciais nessa dinâmica.

A democracia racial, segundo o ativista brasileiro, tem como arauto Gilberto Freyre, o famoso autor de Casa-grande e
senzala (1933). Abdias do Nascimento combate a teoria do luso-tropicalismo, que Freyre passa a desenvolver na década de
1940, dado que ela se mostra como um fundamento ideológico que legitima o colonialismo português, impossibilitando uma
leitura justa da diáspora africana. Desse modo, a teoria luso-tropicalista de Freyre, partindo da suposição de que a história
registrava uma definitiva incapacidade dos seres humanos em erigir civilizações importantes nos trópicos (os “selvagens”
da África, os índios do Brasil seriam documentos viventes deste fato), afirma que os portugueses obtiveram êxito em criar,
não só uma altamente avançada civilização, mas de fato um paraíso racial nas terras por eles colonizadas tanto na África
como na América (NASCIMENTO, 1978 p. 42).

Um dos desejos de Abdias do Nascimento é, então, o de descontruir os princípios ideológico-raciais do luso-tropicalismo
encampado por Freyre, mas que se propaga em outros segmentos de pensamento. Este oferece uma “percepção de
mundo” que valora positivamente as conquistas e a colonização portuguesa em escala global, tornando possível um modelo
sui generis de sociedade amparado pela superioridade racial lusitana, destinada a comandar um novo tipo de civilização
avançada mediado pela dita plasticidade implicada no processo de mestiçagem por ela comandada. Essa perspectiva deve
ser, para o nosso autor, combatida com fervor pelos “quilombos contemporâneos”.

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a



a terra é redonda

Os combates de Abdias do Nascimento - 22/06/2023 - 3/6
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

3.

O quilombismo, alternativa política afro-brasileira, no entender de Abdias do Nascimento, também pode ser considerado
como uma postura decolonial. Os estudos decoloniais se fazem presentes na atualidade como parte integrante daquilo que
chamamos de paradigma da diferença. Mais: os estudiosos da decolonialidade problematizam a manutenção das marcas da
colonização, do âmbito epistêmico ao do poder, no sentido da transcendência e da emancipação das suas formas de
dominação e de opressão estabelecidas na duração.

A  partir  de  uma  perspectiva  (trans)disciplinar  se  quer  valorar  os  contingentes  epistêmicos  locais  ante  a  herança
(indesejada) legada pela condição histórica colonial. É no interior desse horizonte de preocupações, de grande apelo social,
que  compreendemos  o  pensamento  político  e  social  de  Abdias  do  Nascimento,  especialmente  a  sua  concepção  de
“quilombismo”,  capaz  de  conceder  espaço  para  as  experiências  históricas,  no  caso  afro-brasileiras,  que  enredam
localmente os povos oprimidos pela ordem capitalista-colonial.

A relevância projetada junto aos afro-brasileiros enquanto agentes sociais fundamentais em nossa experiência histórica,
especialmente a partir da revelação de toda ordem de violência derivada de um universo social marcado por hierarquias
raciais, torna possível a Abdias do Nascimento esclarecer não só os fatores que envolvem as “reais consequências da
escravidão aos negros brasileiros”, mas, sobretudo, demonstra a “atualidade do debate sobre a condição social” destes no
Brasil (PEREIRA, 2011, p. 18).

O nosso autor reverte, de imediato, a perspectiva pacifista, sem conflito, talvez iniciada por um Varnhagen, presente na
história brasileira. Esse movimento reflexivo é elaborado através da suspensão de uma visão filantrópica e humanitária
referente à escravidão, em que se observa um negro tão somente submisso e disciplinado (TEIXEIRA; FLORES, p 169). É
contra essa leitura da história brasileira, em um gesto decolonial, que Abdias do Nascimento se arvora, quer dizer, para ele
não existe  vínculos  de harmonia nas relações entre colonizador e  colonizado,  muito  menos todo um sistema social
organizado pela passividade dos afro-brasileiros, no sentido de renúncia à resistência e de compactuação com a ordem
genocida vigente.

Nessa  direção,  o  nosso  autor  argumenta  que  “Essa  rabulice  colonizadora  pretendia  imprimir  o  selo  de  legalidade,
benevolência e generosidade civilizadora à sua atuação no território africano. Porém, todas essas e outras dissimulações
oficiais não conseguiram encobrir a realidade, que consistia no saque de terras e povos, e na repressão e negação de suas
culturas  –  ambos  sustentados  e  realizados,  não  pelo  artifício  jurídico,  mas  sim  pela  força  militar  imperialista”
(NASCIMENTO, 2002, pp. 89-90).

A decolonialidade do quilombismo “propõe romper com os pensamentos gravados nas mentes e corpos por gerações”,
representados  pelas  culturas  eurocentradas,  assimilando,  então,  “o  pensamento  dos  povos  originários  (índios)  e  da
diáspora forçada (negros)” enquanto repertório epistêmico autorizado para a vida social dos países colonizados (COSTA
NETO, 2016, p. 51). Percebe-se que o Brasil escamoteia, em sua visão, seus liames com o continente africano.

As classes dominantes não deixam, na visão do estudioso, de disseminar, sendo uma norma muitas das vezes mascarada, os
seus  preconceitos  para  com as  culturas  afro-brasileiras,  erradicando  formas  possíveis  de  afeto  entre  brasileiros  e
brasileiras e a África, entendida como conjunto de nações, pátria ou terra nativa. Abdias do Nascimento declara o seguinte,
inserindo  o  próprio  corpo  na  experiência  da  história:  “Entretanto,  nenhum  empecilho  teve  o  poder  de  obliterar
completamente de nosso espírito e da nossa lembrança a presença viva da mãe África” (NASCIMENTO, 1985, p. 19). A
decolonialidade  presente  no  projeto  intelectual  do  autor  desnaturaliza  as  grandes  metanarrativas  de  sentido  da
modernização eurocentrada, evocando vozes, corpos sensíveis, experiências diferenciais, memórias culturais de grupos e
de comunidades subalternas, no caso as africanas e afrodescendentes.

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a



a terra é redonda

Os combates de Abdias do Nascimento - 22/06/2023 - 4/6
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

A luta do autor está condicionada a percepção de que os afro-brasileiros nunca foram e não são tratados a partir do selo da
igualdade dos segmentos brancos do país que mantém a exclusividade do poder, do bem-estar e da renda do país. O negro
brasileiro, na atualidade que Abdias do Nascimento escreve, estava à margem do sistema de empregos, situando-se, muitas
das vezes, no subemprego ou no semi-emprego. Para não falarmos do trabalho análogo à escravidão. Além disso, os afro-
brasileiros experienciam, segundo a sua percepção, a segregação geográfico-residencial, isto é, eles habitam “guetos” com
variadas  denominações:  favelas,  mocambos,  porções,  alagados,  invasões,  vilas,  conjuntos  residências,  etc.  Vivem a
brutalidade da polícia  e  as  prisões arbitrárias  por simplesmente serem negros.  Compreende-se “por que todo afro-
brasileiro consciente não tem a menor esperança de que uma mudança progressiva possa ocorrer espontaneamente em
benefício da comunidade afro-brasileira” (NASCIMENTO, 1985, p. 24).

É exatamente a partir daí que o intelectual paulista remonta a tradição histórica de resistência dos quilombos como
caminho possível para a atuação dos afro-brasileiros no cenário contemporâneo. A experiência quilombista deve compor o
quadro de lembranças desses sujeitos, na medida em que ela pode simbolizar ativamente, em um gesto absolutamente
decolonial,  os  horizontes  da  liberdade e  da  luta  dos  negros  ao  resistirem ao  cativeiro  pari  passu  à instituição  de
comunidades livres no território brasileiro.

Os quilombos, vistos no amplo âmbito das transformações históricas, apresentam-se como legítimos movimentos sócio-
políticos e econômicos expansivos, críticos e permanentes. Eles são espaços de resistência física e cultural, oferecendo
continuidade à herança africana. O movimento quilombola, presente na história brasileira, é uma forma de transcendência
da alienação dos negros ante os impactos da dominação. O quilombismo implica na insubmissão, na defesa da exploração,
na superação da humilhação, no enfrentamento da violência do escravismo visto na perspectiva da duração. Eleé uma
“práxis afro-brasileira de resistência a opressão e de auto-afirmação política […]” (NASCIMENTO, 1985, p. 24).

Essa tradição quilombista existiu e existe por toda a América. A leitura quilombista da história enfatiza a resistência ante
as formas de domínio próprias da civilização eurocêntrica, ao passo que projeta a performance de passados não-ocidentais
no presente, o que resulta, de alguma forma, na tomada de consciência por parte dos afrodescendentes (e de toda
sociedade) de planos democráticos de historicidade, abrindo margem para a transformação histórica e projeção de mundos
possíveis.  A  partir  desse  movimento  recusa-se  a  cultura  do  silêncio,  bem como se  supera  as  marcas  históricas  do
colonialismo presentes na memória cultural dos afro-brasileiros.

O que Abdias do Nascimento procura realizar é a construção de um sentido a partir da experiência histórica brasileira que
sinaliza para a luta intermitente dos afro-brasileiros em favor da liberdade. De certa maneira, o autor mostra o outro lado
da história brasileira, isto é, aquele que não é o dos vencedores, mas que nem por isso deixa de resistir. Não é uma história
da identidade brasileira pelo espectro afro-brasileiro, mas a própria narrativa da diferença que enreda historicamente
essas populações. Nessa direção, o quilombismo se performa como uma alternativa cosmopolita para a organização política
das populações negras. “Com efeito, o quilombismo tem-se revelado um fato e capaz de mobilizar disciplinarmente as
massas negras devido ao seu profundo apelo psicossocial cujas raízes estão entranhadas na história, na cultura, no sangue
e na vivência dos afro-brasileiros” (NASCIMENTO, 1985, p. 25).

O quilombismo, parte constituinte da experiência da história brasileira, a partir da ótica de um passado não-ocidental, atua
como uma espécie de ideia-força, apresentando-se, igualmente, como uma forma de energia que inspira estruturas de
organização  no  âmbito  da  duração.  De  certa  maneira,  Abdias  do  Nascimento  vê  no  quilombismo um processo  de
reatualização. Portanto, ele mostra-se como uma latência que movimenta a ação dos(as) negros(as) ao longo da história
brasileira. Latente em razão de ser reprimido pelas estruturas dominantes.

Abdias do Nascimento esclarece que esse movimento sócio-existencial é nacionalista-cosmopolita, isto é, em combate com
o imperialismo organiza-se um pan-africanismo que sustenta a solidariedade entre os povos africanos e afrodescendentes
no sentido de promover a luta contra a exploração, a opressão, o racismo e as desigualdades raciais, de cor, religiosa, de
sexo e de ideologia. É, então, uma uniformidade sem rosto em nome da solidariedade, que se enraíza na identidade cultural
e na experiência da história. O sentido do quilombismo está, para Abdias do Nascimento, tão vivo quanto esteve no

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a



a terra é redonda

Os combates de Abdias do Nascimento - 22/06/2023 - 5/6
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

passado, na medida em que o flagelo negro no Brasil perduraria em estruturas sociais invariáveis.

4.

O quilombismo está  em sintonia  com a decolonialidade,  dado que ambos suspendem as formas de produção,  e  de
acedência, do conhecimento a partir da episteme  eurocêntrica. Abdias do Nascimento tinha consciência que os afro-
brasileiros, para além de combater na arena sistema social vigente, deveriam propor o enfrentamento junto a intelligentsia
dominante, responsável pela cobertura ideológica que os oprimiam através de teorizações que vão no sentido, por exemplo,
da inferioridade biossocial,  da miscigenação sutilmente compulsória,  do mito da “democracia racial”,  etc.  O esforço
decolonial do nosso autor caminha na direção da suspensão da pretensa universalidade vinculada ao conhecimento de
matriz euro-ocidental e ao predomínio dessa cultura, além de revelar as violências (simbólicas e físicas) subjacentes a tal
colonialidade do poder (QUIJANO, 2009).

Essa dita “ciência da história” atrelada a esse horizonte de pensamento ainda vigoraria de alguma maneira:  “Essa
‘intelligentsia’, aliada aos mentores norte-americanos europeus, fabricou uma ‘ciência’ histórica ou humana que ajudou a
massacrar e explorar os africanos e seus descendentes, justificando esse crime através da desumanização. Prova-se dessa
forma que a ciência europeia e/ou euro-brasileira não é apropriada para o povo negro. Uma história que não serve às
necessidades históricas do povo ao qual se refere nega-se a si mesma” (NASCIMENTO, 1985, p. 29).

O escopo decolonial  do quilombismo não consiste tão somente na descolonização,  mas implica no resgate e até na
restituição das  epistemologias  próprias  das  populações  de matriz  africana,  violentamente atacadas e  suprimidas  no
decorrer da história.

Uma questão acompanha o itinerário de Abdias do Nascimento: como as ciências humanas podem ser úteis para aos
africanos e seus descendentes, tendo em vista o seu espectro analítico, temático e problemático universal?

Para o estudioso: “A raça negra conhece na própria carne a falaciosidade do ‘universalismo’ e da ‘isenção’ dessa ‘ciência’
eurocêntrica” (NASCIMENTO, 1985, p. 29). Se constata, contudo, que a ideia de uma ciência histórica pura e universal,
própria das sínteses destituídas de empiricidade, está ultrapassada. Se quer invocar a diferença, aquilo que não está na
padronização universalizante da ciência da história. Isso possibilita revisitar a história brasileira à contrapelo. Abdias do
Nascimento  chega  a  falar  em  crimes  do  eurocentrismo  científico  em  razão  de  promulgarem  dogmas  sobre  os
afrodescendentes como marcas ígneas da verdade definitiva.

O estudioso brasileiro volta a confrontar a matriz colonial de poder: “devolvemos ao obstinado segmento ‘branco’ da
sociedade brasileira as suas mentiras, a sua ideologia de supremacismo europeu, a lavagem cerebral com que pretendia
roubar a nossa humanidade, a nossa identidade, a nossa dignidade, liberdade e autoestima. Proclamando a falência da
colonização mental eurocentrista, celebramos o advento da libertação quilombista” (NASCIMENTO, 1985, p. 29).

A verdadeira democracia no Brasil emerge, então, pelo quilombismo, na medida em que ela abarca os destituídos e
deserdados do país. Se deseja a transformação radical das estruturas em voga. Se confia na mobilização do conhecimento
crítico e inventivo das instituições dos afro-brasileiros, historicamente escamoteadas pelo colonialismo e pelo racismo.
Esse é caminho do quilombismo. Quilombo não é o local de reunião de escravos fugidos, conforme pontuou Abdias do
Nascimento.

Mas significaria um horizonte, no passado, no presente e no futuro, fraterno e livre. Instância que abarcaria, no limite, a
solidariedade, a convivência e a comunhão existencial.  Esse instrumento conceitual é embebecido na experiência da
história.  O seu repertório  conceitual  chega até  mesmo a  se  constituir  como método de  análise  social,  mediante  a
compreensão e a definição de uma experiência concreta.  Assim, o quilombismo, uma proposta decolonial  autêntica,

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a



a terra é redonda

Os combates de Abdias do Nascimento - 22/06/2023 - 6/6
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

legítima e necessária, “expressa uma teoria científica inextricavelmente fundida à nossa prática histórica” (NASCIMENTO,
1985, p. 30).

O quilombismo é uma iniciativa político-intelectual-cultural que combate a colonialidade epistêmica, a colonialidade do
poder, a colonialidade da natureza e a colonialidade dos seres a partir da mobilização, do diálogo e da aceitação de saberes
e de experiências que extrapolam o universo acadêmico e o espectro eurocêntrico. Ele “tem seu ponto focal e seu pivô no
ser humano, como ator e sujeito, dentro de uma visão de mundo em que a ciência constitui apenas uma entre outras vias
de conhecimento” (NASCIMENTO, 1985, p. 31).

O projeto decolonial de Abdias do Nascimento deseja, antes de qualquer coisa, a liberdade maximizada dos/as afro-
brasileiros/as, considerados subalternos no interior de uma cultura eurocentrada, reconhecendo a autenticidade histórico-
cultural que os acompanha.

*Paula Ribeiro é doutoranda em história na Universidade Federal de Ouro Preto (UFOP).

*Piero Detoni é doutor em história social pela Universidade de São Paulo (USP).

Referências

COSTA NETO, Antonio Gomes da. A Denúncia de Cesáire ao Pensamento Decolonial. Revista EIXO, v. 5, n. 2, 2016.

FLORES, Elio Chaves. TEIEIRA, Elisa Ferreira. Abdias do Nascimento: experiências e escritos para a educação étnico-
racial. Anais do XVII Encontro Regional de História. Guarabira: UFPB, 2016.  

MIGNOLO, Walter. Colonialidade. O lado mais escuro da modernidade. Revista brasileira de ciências sociais, vol. 32, n. 97,
2017.

MIGNOLO, Walter. Desafios descoloniais hoje. Epistemologias do sul, vol. 1, n. 1, 2017.

NASCIMENTO, Abdias do. O Brasil na mira do pan-africanismo. Salvador: EDUFBA: CEAO, 2002.

NASCIMENTO, Abdias do. O genocídio do negro brasileiro. Processo de racismo mascarado. São Paulo: Paz & Terra, 1978.

NASCIMENTO, Abdias do. O quilombismo: uma alternativa política afro-brasileira. Afrodiásporas. Revista de Estudos do
Mundo Negro, ano 3, n. 6 e 7, abr./dez. 1985.

PEREIRA, André Luís.  O pensamento social  e político na obra de Abdias do Nascimento.  Dissertação (Mestrado em
Sociologia) – Programa de Pós-graduação em Sociologia da UFRGS, Porto Alegre, 2011.

A Terra é Redonda existe graças aos nossos leitores e apoiadores.
Ajude-nos a manter esta ideia.
CONTRIBUA

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a

https://aterraeredonda.com.br/CONTRIBUA/

