
a terra é redonda

Os Esquecidos de Karimõ - 02/12/2025 - 1/4
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

Os Esquecidos de Karimõ

Por Marcel Alentejo da Boa Morte*

Em uma sociedade onde a humanidade é medida pela lembrança, o esquecimento torna-se a sentença final — e o ritual de
expiação, a única colheita possível

A antropologia deixa assim escapar, em nome de impalpáveis e pálidas certezas, um campo ao qual ela permanece cega
(como o avestruz,  talvez?):  aquele que conceitos tais  como os de espírito,  alma,  corpo,  êxtase etc,  não conseguem
circunscrever, mas no centro do qual maliciosamente a Morte coloca sua questão.
(Clastres, Arqueologia da violência, p.44)

Em meio à busca por novos campos de pesquisa, encontrei um novo projeto etnográfico numa tribo ainda pouco explorada
denominada Karimõ. Os Karimõ estão situados à margem do Rio Paraná, próximo às tribos Avá-Guarani e Kaingang. Pouco
se conhecia sobre sua origem, mitologia e cultura, em contraste com seus vizinhos, até mesmo sua língua era pouco
compreendida até então. Comecei a investigar suas práticas ritualísticas, crenças, economia doméstica etc., até que decidi
que era necessário realizar uma pesquisa de campo. Foi uma longa viagem: após um longo percurso de carro, parti do
aeroporto e tive que andar por mais algumas horas até chegar finalmente à cidade.

A cultura dos Karimõ é caracterizada por uma forte divisão de trabalho, politeísmo, economia de mercado e por estratos
bem definidos. Dentro dos Karimõ há dois grupos denominados Narahé e Aruá que ocupam posições sociais distintas.
Apesar de reconhecer rapidamente a existência dos dois  grupos,  uma grande dificuldade foi  apresentada ao tentar
entender  os  mecanismos  de  reconhecimento  e  diferenciação  na  vida  pública.  Inicialmente  a  hipótese  era  que  se
distinguiam através da ancestralidade, cultura religiosa, desigualdade da distribuição de riqueza ou mesmo que eram
cativos das tribos vizinhas, mas pouco tempo durou até que cada uma dessas hipóteses fosse rechaçada.

É notável que depois de alguns dias após essa primeira descoberta, conheci um Aruá que descendia de um Narahé. A
língua entre os dois grupos não era acentuadamente distinta, apesar de pequenas variações e flexões serem encontradas,
em divisões de gênero, por exemplo, mulheres usavam com frequência palavras específicas, porém a fração de mulheres e
homens entre os Aruá era a mesma, o que invalidou a hipótese de gênero. Diga-se de passagem que, fora do âmbito
reprodutivo, a diferenciação de gênero era mínima. Impressionante era o fato de que até mesmo crianças utilizavam por
vezes pronomes distintos e sua presença entre os Aruá e Narahé era aproximadamente a mesma.

A religião entre os Karimõ era variada, apesar de se concentrar numa divindade mantenedora, o Nomam. A religião nessa
tribo guarda ainda um profundo vínculo com o dispêndio da riqueza social. Porém não pretendo aqui avançar nesse tema
devido sua complexidade. Por ora basta que se entenda que ambos os grupos frequentavam por vezes o mesmo templo e

cultuam a mesma divindade – algo parecido com o dízimo é comumente praticado.[i] Como a comunicação era dificultada,
rara vezes conseguia compreender coisas do seu cotidiano, entendia ainda menos quando perguntava diretamente sobre o
tema.

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a

https://aterraeredonda.com.br/os-esquecidos-de-karimo/


a terra é redonda

Os Esquecidos de Karimõ - 02/12/2025 - 2/4
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

As moradias dos Naharé em sua maioria eram mais próximas dos alimentos e da água, porém alguns viviam também em
regiões Aruá. As casas Naharé eram, por vezes, mais adornadas, numa análise comparativa entre as diversas moradias
chega-se  à  conclusão  que  é  uma  questão  estritamente  privada  desses  indivíduos.  Os  materiais  das  casas  eram
frequentemente os mesmos e seu interior pouco variante. Em síntese, alguns viviam vidas luxuosas, outros nem tanto, a
efemeridade e acesso aos objetos era tema importante entre karimõ e tinha bastante importância nas relações afetivas.

 Um fato atípico ocorreu num dia ensolarado,  onde um Naharé foi  identificado como um Aruá,  vivenciava ali  uma
transposição social. Em meio à passagem central, onde grande parte dos Karimõ convive, um feiticeiro, dono do ervatório,
e um guerreiro agiam como persecutores e acusavam um outro Karimõ de se fingir de Naharé. Seu espanto e vergonha
eram claros, ele então agiu como se fosse marcado para morte – iria descobrir que esse era realmente o caso – foi, a partir
de então, evitado em todos os círculos de contato. A condição de estranhamento social levava a três possíveis explicações:
algum feitiço fora lançado contra o indivíduo, mudando seu status; havia cometido alguma transgressão voluntária ou
involuntária; tinha contraído alguma doença. A terceira opção logo foi descartada, pois não havia ação de um agente
natural, nenhuma enfermidade estava aparente entre os Aruá. Nos dias que seguiram tampouco procurou um curandeiro
para curar sua possível doença.

A hipótese do feitiço me tomou mais tempo, já que essas práticas são privadas e em geral difíceis de identificar. A tradição
oral não era apresentada aos forasteiros, e somente vasculhando os raros escritos de encantamento e objetos mágicos que
compreendi a extensão dos feitiços. Era comum fazer magias de paixão, casamento, até mesmo doenças, mas nada no
sentido que presenciei. Não havia, até onde consegui procurar, um feitiço para transformar um Naharé em Aruá. Por fim, a
venalidade dos objetos do trabalho e serviços tampouco tinha potência para tal, as suas relações de produção de riquezas
não se traduziam nesses estratos – haviam Aruá “ricos” tanto quanto Naharé – cheguei à conclusão que sua economia
doméstica tinha pouca ou quase nenhuma relação com os estratos.

A resposta, entretanto, surgiu quando num dia uma acentuada movimentação concentrava os esforços da tribo, era sua
cerimônia fúnebre. Pensava eu que um Karimõ havia morrido. Ao chegar ao local, porém, um Aruá estava posicionado no
centro  do santuário,  era  um local  de  sacrifício.  Os  Narahé eram escolhidos  para execução,  os  guerreiros  eram os
celebrantes  devido  às  suas  conquistas  bélicas,  a  liturgia  era  governada  pelo  xamã  que  apresentava  ao  público  o
instrumento, uma “adaga decepadora”.  O mestre da cerimônia parecia incorporar um espírito vingativo. A sequência de
pancadas na cabeça, cortes e mutilações corporais era seguida por estado quase de deleite, o comportamento sádico se
tratava de um fenômeno da vida cotidiana dos Karimõ. Após a morte o corpo era exposto, nas horas seguintes cantos eram
realizados pelos Aruá, o corpo era enterrado e pouco se comentava sobre o ocorrido posteriormente. 

Por muito tempo acreditava tratar-se de uma prática comum. Todavia, tomei conhecimento de sua particularidade quando
soube que um Naharé ancião havia morrido, a causa mais provável seria a idade avançada. O ritual de morte para os
Naharé era completamente distinto, uma caça de algum animal era promovido, a família se concentrava em buscá-lo e
executá-lo nas proximidades, enquanto os demais velavam o corpo. Acreditavam que os animais sabiam o caminho aos
céus, ele seria então o guia, já que os humanos haviam esquecido o caminho.

O esquecimento talvez seja a característica mais determinante de um karimõ. Diria que um Aruá era esquecido, como se
não tivesse história, nem tempo, nem ancestral, era como o próprio esquecimento. Disso reside a diferença entre os
estratos, e ponto fundamental da diferenciação no nascimento e justiça. Os Naharé são todos aqueles que são lembrados,
enquanto os Aruá tem sua alma nuclear esquecida. A crença fundamental entre os Karimõ é que os Aruá são tidos como
instrumentos disponíveis da comunidade, intrusos. Um xamã disse-me uma vez que as entidades Aruá eram espíritos
maléficos que tentavam retirar as almas transvestidas de Karimõ, era reconhecido somente quando a mana era baixa.
Apesar disso, os Naharé não matavam com frequência os Aruá, apesar de haver desentendimentos e brigas, raramente
acabava em morte. Sua execução tinha fim expiatório somente, e essa linha não podia ser atravessada, pelo menos não sem
as magias de expiação do xamã que transferem os espíritos dos seus portadores para a terra. Tive oportunidade de
conversar com um xamã sobre a morte dos Aruá. Disse-lhe o seguinte: “São jovens Aruá, por quê?” Ele me respondeu algo
como:  “Os Aruá não disfarçam muito tempo”.  Devido a falta  de linguística acredito que haja um desentendimento.

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a



a terra é redonda

Os Esquecidos de Karimõ - 02/12/2025 - 3/4
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

Lexicalmente  todas  as  palavras  associadas  aos  Aruá  guardavam  o  radical  relativo  a  “afastamento”,  a  separação
cosmogônica entre os Karimõ e esses espíritos maléficos. Consegui construir uma segunda pergunta, que poderia ser

traduzida por: “Não fica sem Aruá?” atônito, o xamã respondeu algo como: “Aruá sempre excesso”.[ii]

Numa tarde,  após o  almoço,  fui  despertado numa comoção muito intensa,  mais  do que havia  visto  nas cerimônias
cotidianas. Um ritual de proporções enormes estava se configurando, ao chegar ao sacro templo Karimõ, havia diversos
Aruá ajoelhados, era um “mega ritual de expiação”. Todos os xamãs estavam presentes e talvez a tribo inteira aguardava. A
carnificina começava, gritos eram produzidos, fogo era disperso, barulhos de trovões soavam logo antes da queda de um
Aruá, crianças, mulheres, homens caiam igualmente enquanto o xamã lançava magias, seus corpos eram instrumentos de
fruição, enforcados, atravessados por flechas, lanças. A morte dos Aruá era como um êxtase para os Karimõ, era uma
revitalização psíquica, uma experiência hiper sensorial de alívio.

Seguia-se após a morte o festejo, onde os Aruá eram deixados sem rostos, sem cabeça, estendidos no meio do templo. O
cheiro da morte ficava impregnado. Eles não velavam os corpos nem enterravam, pelo contrário, os homens arrastavam ao
local mais visível e os corpos dilacerados eram cuidadosamente enfileirados, como se realizasse uma contagem.

Os Karimõ consumiam espiritualmente os mortos, em uma antropofagia contagiante, ficaram lá por horas, repetindo e
rememorando o ato – atuando no ato. Diante de tamanha barbaridade não estavam abalados eticamente pela morte, pelo
contrário, eram insaciáveis, como as plantas que após uma grande seca espera a chuva torrencial, era como se a morte
lavasse suas almas. Um senso de urgência residia entre os Karimõ, em meio aos choros e cantos aguardavam a próxima
chuva. Mesmo diante de toda a morte a comunidade permanecia inerte, era apagada de suas memórias. Era como uma
Somatoparafrenia social.

*Marcel Alentejo da Boa Morte é doutorando em Física na Universidade Federal do Rio de Janeiro (UFRJ).

Referências

BOA MORTE, M. A da. Nomam e o corpo dividido: ontologia da expiação entre os Karimõ. São Paulo: Horizonte Cizento,
2020.

BOA MORTE, M.A da. “Somatoparafrenia e esquecimento social: notas sobre corpo e memória nas margens do Paraná.”
Revista de Antropologia Patafísica, v. 11, n. 2, p. 55–79, 2021.

CLASTRES, P. 2004. Arqueologia da violência — pesquisas de antropologia política. São Paulo: Cosac & Naify.

OLIVEIRA, L. V. O corpo e o esquecimento: estudos sobre magia e identidade nas cosmologias ameríndias de Camacã. Rio
de Janeiro: Editora Anêmica, 2019.

Notas

[i] O escrito sobre a religião Karimõ será discutido num próximo artigo.

[ii] Outras perguntas foram feitas nesse encontro, principalmente sobre a prática religiosa, que será desenvolvida no artigo
comentado na primeira nota.

A Terra é Redonda existe graças aos nossos leitores e apoiadores.
Ajude-nos a manter esta ideia.

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a



a terra é redonda

Os Esquecidos de Karimõ - 02/12/2025 - 4/4
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

C O N T R I B U A

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a

https://aterraeredonda.com.br/CONTRIBUA/

