
a terra é redonda

“Parditude” ou negação? - 07/02/2026 - 1/3
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

“Parditude” ou negação?

Por NIRSAN DAMBRÓS*

Como o caso de uma “influencer” revela o persistente projeto de branqueamento no Brasil

1.

A performance pública de uma influencer brasileira que defende a ideia de uma “parditude” transcende uma mera escolha
identitária individual, inserindo-se em um complexo e histórico projeto sociopolítico de branqueamento e desagregação da
consciência negra coletiva. Para mim, isso é bastante problemático e um desserviço às lutas antirracistas.

Não advogo aqui contra a figura pessoal da influencer – tanto que prefiro não citar seu nome –, pois imagino que ela
própria seja uma “vítima” do sistema ao recusar o autorreconhecimento como negra, optando pela categoria ambígua e
racista (sim!) de “parda”. Essa narrativa atua como um mecanismo contemporâneo do que Frantz Fanon, em Pele negra,
máscaras brancas, diagnosticou como a internalização da epidermização da inferioridade.

“Se há um complexo de inferioridade, ele resulta de um duplo processo: – econômico, em primeiro lugar – e, em seguida,
por interiorização, ou melhor, por epidermização dessa inferioridade.” (FANON, 2020).

Frantz Fanon argumenta que o sujeito negro colonizado, imerso em um universo branco que impõe sua hegemonia cultural
e estética, pode desenvolver um complexo de baixa autoestima existencial. Para sobreviver e aspirar a uma humanidade
que lhe é negada pelo olhar do branco, ele pode ser levado a vestir uma máscara branca, adotando os valores, a linguagem
e, até mesmo, rejeitando a própria negritude, vista como sinônimo de inferioridade e falta de civilização.

A declaração “não me vejo como negra” ecoa tragicamente esse movimento. É a tentativa de distanciar-se do estigma
social historicamente atribuído à pele escura, buscando refúgio em uma zona cinzenta: o “pardo”, que, no imaginário
brasileiro (mas não somente, pois encontramos eco do fenômeno em toda parte), é frequentemente associado a uma
suposta “melhoria racial” e a uma maior proximidade com o branco.

Para compreender a profundidade desse gesto, é fundamental empregar uma lente interseccional, que revela como as
categorias  de  raça,  gênero  e  classe  se  sobrepõem e  funcionam de  maneira  unificada  para  moldar  experiências  e
identidades. A performance analisada não ocorre em um vácuo, mas dentro de um sistema de poder que, conforme
observado por Collins  e  Bilge (2021),  objetifica sexualmente mulheres de origem racial  mista como “a essência da
brasilidade”, ao mesmo tempo que apaga sua negritude como categoria política.

2.

No contexto brasileiro, essa operação é ainda mais perversa e eficaz porque se vale de uma ferramenta do próprio Estado:
a classificação “parda” do IBGE. Essa categoria é um pilar do mito da democracia racial, que, como analisam Collins e

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a

https://aterraeredonda.com.br/parditude-ou-negacao/


a terra é redonda

“Parditude” ou negação? - 07/02/2026 - 2/3
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

Bilge (2021),  apagou oficialmente a linguagem para descrever as desigualdades raciais,  alegando que ser brasileiro
substituía todas as outras identidades. “Ao apagar a categoria política de raça”, escrevem as autoras, “o discurso nacional
da democracia racial eliminou a linguagem que poderia descrever as desigualdades raciais que afetavam a vida das
pessoas negras brasileiras” (COLLINS; BILGE, 2021, p. 52).

Eu mesma já me identifiquei como “parda”. Precisei passar por um processo de letramento racial, a partir do estudo e da
abertura para ouvir mais vozes negras, para compreender e valorizar minha cor, minha ancestralidade e minha história,
reconhecendo que não sou branca. Sou brasileira, fruto de várias raízes e genes – indígenas, italianos e africanos. Não
nego nenhuma de minhas origens, mas enalteço aquela que sofre ainda hoje o peso e as consequências materiais e
subjetivas do racismo estrutural, tão benéfico a este sistema predatório e destrutivo chamado capitalismo.

Nesse sentido, a categoria “parda”, ou “mestiça”, longe de ser neutra, tem funcionado historicamente como um dispositivo
de poder para diluir a população afrodescendente, dificultando a formação de uma consciência política unificada. Ao
abraçar essa categoria de modo não crítico, a influencer não está apenas expressando uma preferência pessoal, mas
reproduzindo e validando um instrumento de dominação racial que fragiliza a luta antirracista.

Como Frantz Fanon bem elucidou, o racismo não é apenas um preconceito interpessoal, mas uma estrutura que produz
subjetividades alienadas. Essa estrutura opera de forma interseccional: “a objetificação da mulher não-branca”, analisada
por Heleieth Saffioti (2015), combina-se aqui com o projeto de embranquecimento.

3.

Heleieth Saffioti (2015, p. 32) argumenta que, na lógica racial patriarcal, “não há como se estabelecer tal igualdade entre
mulheres negras e homens brancos, pois estes são “superiores” pela cor de sua pele (…) e também em razão de seu sexo”.
A recusa em assumir a negritude pode, assim, ser lida também como uma tentativa de fugir desse lugar de dupla
inferiorização, buscando uma aproximação com o padrão branco que é, simultaneamente, racial e de gênero.

O  impacto  político  dessa  performance  é  direto  e  grave.  Ao  negar  publicamente  a  negritude,  desestabilizam-se  os
fundamentos de políticas reparatórias essenciais,  como por exemplo, as cotas raciais.  Seu discurso fornece munição
semântica para os setores reacionários, cada vez mais em evidência, que argumentam que “não existe racismo no Brasil”
ou que “todos são mestiços”, utilizando a miscigenação como mito para encobrir a brutalidade do racismo estrutural.

A influencer, voluntariamente ou não, coloca-se na posição do nativo que, vestindo a máscara branca, legitima a opressão
do colonizador sobre seus irmãos. Sua fala individual, que encontra eco em muitos negacionistas de sua negritude, e a
busca por uma teorização do tema tornam-se, assim, um ato político de desmobilização, pois minam a força coletiva que
surge do autorreconhecimento e da afirmação “somos negros e exigimos reparação”.

A interseccionalidade, como ferramenta analítica, nos permite ver como essa desmobilização tem um “impacto econômico
concreto”, pois, ao focar categorias como raça e gênero, “muda a forma como pensamos emprego, renda e riqueza”,
mostrando que “as diferenças de riqueza refletem sistemas de poder interligados” (COLLINS; BILGE, 2021, p. 44).

Portanto, o caso não se resume a uma “escolha” inócua. É um sintoma eloquente da profunda internalização do ideal
branco hegemônico, um ato de alienação no sentido mais fanoniano do termo. Enquanto a luta antirracista, historicamente
impulsionada por mulheres negras como Lélia Gonzalez e Sueli Carneiro, que desafiaram o apagamento estatal muito antes
da  popularização  do  termo  “interseccionalidade”  (COLLINS;  BILGE,  2021),  busca  descolonizar  mentes  e  corpos,
reafirmando a  beleza,  a  história  e  a  potência  da afrodescendência,  posicionamentos  como o  analisado reforçam as
correntes subjetivas e materiais do racismo.

Eles colaboram para a manutenção de uma desigualdade socioeconômica abissal que tem, inquestionavelmente, cor,
gênero e ancestralidade. A verdadeira libertação, nos ensina Frantz Fanon, começa com a rejeição violenta dessa máscara

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a



a terra é redonda

“Parditude” ou negação? - 07/02/2026 - 3/3
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

imposta e a corajosa afirmação da própria pele negra, em toda a sua complexidade, seus tons e sua dignidade histórica:
uma afirmação que é, necessariamente, política e interseccional.

*Nirsan Dambrós é doutoranda em sociologia no Instituto Superior de Ciências Sociais e Políticas da Universidade de
Lisboa.

Referências

COLLINS, Patricia Hill; BILGE, Sirma. Interseccionalidade. São Paulo: Boitempo, 2021.

FANON, Frantz. Pele negra, máscaras brancas. São Paulo: Ubu Editora, 2020. Edição do Kindle.

SAFFIOTI, Heleieth. Gênero, patriarcado, violência. São Paulo: Expressão Popular, 2015.

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a

https://aterraeredonda.com.br/CONTRIBUA/

