
a terra é redonda

Paul Ricoeur, educador político - 26/11/2023 - 1/4
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

Paul Ricoeur, educador político

Por PIERO DETONI*

Se a constituição das sociedades se apresenta como resultado de uma criação coletiva, exige-se, por conseguinte, formas
de responsabilidade coletiva

A educação, considerada por Paul Ricoeur uma práxis ativa, tem o objetivo, entre outros, de levar à ação humana ética,
sendo um caminho possível para a pessoa descobrir um encaminhamento, mesmo que provisório, para o conhecimento,
bem como estabelecer formas de reconhecimento de si, ou uma maneira de orientação no mundo. A pequena ética do
filósofo francês, assim denominada em O si-mesmo como outro (1990), para além de propiciar uma “vida boa” pautada no
binômio estima de si e solicitude mediado pela justiça e pela amizade, aparece como uma disposição de pensamento atual.

Nessa direção, há um encontro entre educação e política, resultando em uma operação de educação em que a marca da
responsabilidade social aparece de maneira significativa. Paul Ricoeur convoca, é possível caminhar nesse sentido, homens
e mulheres para a ação, esteio de parte considerável do seu pensamento filosófico, em que se busca a promoção de uma
educação política. Segundo o pensador de Valence, as pessoas devem buscar, de uma maneira ou de outra, uma posição
ativa  ante  os  seus  destinos.  Fala-se  de algo como uma “escola  coletiva”,  movimento capaz de imprimir  formas de
intervenção pública.

No seu livro Em torno ao político é sublinhado o alcance da práxis do educador político, que em última medida se daria
através do preparo das pessoas no que tange a “responsabilidade de decisão coletiva”. Pode-se dizer que esse preparo
possui uma função de denúncia, de contestação ao status quo subordinado às injustiças da sociedade capitalista, tanto no
passado quanto no presente. Dessa maneira, a preocupação de Paul Ricoeur é com as variadas formas de violência e de
injustiça.

O educador político, que deve ser partícipe de planos locais, nacionais e globais, possui a tarefa, assim pensava o filósofo,
de ampliar a consciência acerca das responsabilidades coletivas, algo que dialoga com o seu projeto ético construído ao
longo da segunda metade do século XX. É uma convocação, nesse sentido, para a participação cidadã no que tange ao
domínio público. Paul Ricoeur deseja, ao mesmo tempo, ampliar a participação cidadã junto ao plano decisório, o que
tornaria possível um movimento de democratização da democracia.

Nessa  direção,  a  prática  desse  tipo  de  educador,  e  pensando  a  educação  em sentido  lato  sensu,  volta-se  para  a
evidenciação daquelas decisões que assinalam interesses econômicos, que estão à serviço do capital. A proposta política de
Ricoeur é, seria possível assinalar, de enfrentamento das dinâmicas do capitalismo, em que se entrevê formas (im)possíveis
de imaginar, muito em um sentido solidarista e comunitarista, outros modelos de sociedade. Isso fica claro em sua intenção
de promover o que denomina como uma “democracia econômica”.

Ainda nessa direção, o estudioso francês fala em termos da proposição de uma “economia racional”, que seria capaz de ser
assinalada a partir de uma visada ética que leve em consideração os destinos futuros das sociedades. Acionando até

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a

https://aterraeredonda.com.br/paul-ricoeur-educador-politico/


a terra é redonda

Paul Ricoeur, educador político - 26/11/2023 - 2/4
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

mesmo uma perspectiva de pensamento ainda de cariz moderna, Paul Ricoeur tem em mente as ideias de “previsão” e de
“consequência”, que seriam decorrentes de deliberações, ante de tudo, coletivas. Podemos acompanhar a sua reflexão:
“(…) o desenvolvimento de uma economia racional representa uma conquista da decisão sobre o acaso e sobre o destino”
(RICOEUR, 1995, p. 155). A educação política proposta busca transcender a lógica da competição e do individualismo
própria do regime social e econômico do liberalismo, em que se movimenta uma espécie de utopia do coletivismo.

Paul Ricoeur é claro em sua pedagogia política: as decisões coletivas, que se movimentam por jogos de escala local-
regional-global, se apresentariam como condição para o cuidado com outro, para o cuidado com o mundo. Mais uma vez
recorremos as suas considerações: “é o momento de repetir que o educador político dos tempos modernos terá cada vez
mais a tarefa de iniciar o cidadão ao exercício da escolha coletiva” (RICOEUR, 1995, p. 155). Não se quer apenas uma
economia pautada em um retributivismo justo,  mas,  igualmente,  a formação de coletividades organizadas e pessoas
solidárias.

Nesse sentido, são feitas algumas indagações propositivas: o que queremos, então? Uma economia de consumo, de poder,
de prestígio? Que tipo de pessoa queremos construir? O que queremos com essas escolhas, tendo em vista as gerações
futuras? O desafio político de Paul Ricoeur, autor ainda pouco conhecido e debatido no Brasil, vai ao encontro de uma
economia democrática, o que implicaria em uma educação política que torne possível o estabelecimento de subjetividades
extra-capitalistas, que seria viável apenas com a inclusão maximizada dos setores da sociedade nas deliberações públicas.

É todo um trabalho de tomada de consciência, que em última medida poderia ser levado à cabo através da problematização
do capitalismo, do conhecimento das suas injustas memórias, do seu impacto na vida das pessoas em um processo de
desalienação e de imaginação de outros mundos possíveis – todos eles cingidos pela participação popular, o que incluiria,
certamente, todos aqueles marginalizados e silenciados historicamente. Como deixou claro: “A única maneira, com efeito,
de compensar os deslocamentos da liberdade – da zona de iniciativa individual à zona de decisão coletiva – é fazer
participar o maior número possível de indivíduos na discussão e na decisão” (RICOEUR, 1995, p, 155).

O problema do Ricoeur educador político caminha no sentido de tornar as pessoas na atualidade cientes dos prejuízos da
sociedade capitalista, bem como tornar imaginável um mundo diferente no porvir, em que o solidarismo e o coletivismo
apareceriam como uma espécie de contra-projeto. Como se pode ver é algo que passa, de uma forma ou de outra, pelo
plano individual, pela constituição da subjetividade, até o âmbito da coletividade, quer dizer, da ação social. Em última
medida, se deseja uma sociedade educada para a tomada de decisões coletivas informadas democraticamente, sendo essas
deliberações constituídas enquanto ações benéficas para a humanidade.

É uma aposta no futuro, sendo, então, uma disposição atravessada por uma franca perspectiva utópica. Dessa maneira, o
projeto político do filósofo se projeta como uma atitude de confronto ao capitalismo, com consequências importantes para
deslegitimação da engrenagem neoliberal. É nesse sentido que temos em vista a sua ideia de uma democracia econômica.
Assinala, então, o autor de Tempo e narrativa: “(…) esse problema da democracia econômica será o grande problema dos
próximos decênios, pois, na verdade, ela não existe em parte alguma” (RICOEUR, 1995, p. 155).

O educador político movimenta-se, assim sendo, estrategicamente, sendo importante a seguinte definição: a busca pela
transformação dos valores humanos, que poderíamos conceber como subjetividade neoliberal, mas também do que é
chamado pelo estudioso como utensílios, isto é, os mecanismos pelos quais essa sociedade se torna praticável. Esse
movimento vai da subjetividade à ação, o que implica uma revisão da moral circulante.

Ou seja, se a constituição das sociedades se apresenta como resultado de uma criação coletiva, exige-se, por conseguinte,
formas de responsabilidade coletiva.  Daí a necessidade da criação, justamente, de instrumentos de responsabilidade
coletiva (formais e informais), o que implicaria, por meio da abertura maximizada da pluralidade de vozes que compõe as
sociedades, desenvolver a democracia econômica.

Esse ensejo abrirá a Paul Ricoeur a oportunidade de dissertar sobre as relações entre ética e política visando o que ele

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a



a terra é redonda

Paul Ricoeur, educador político - 26/11/2023 - 3/4
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

chama de “saúde das coletividades”, algo que envolve a justa medida entre duas formas de elaboração moral, quais sejam,
a moral da convicção e a moral da responsabilidade. O desejável seria, a seu ver, o equilíbrio das duas perspectivas, dado
que separadas – sendo que estão incrustradas nas formas de percepção do agir social – elas apresentam-se alicerçadas na
violência e distantes, assim, da justiça em seu sentido amplo.

O filósofo de Valence esclarece, então, o seu ponto de vista: “A tarefa da educação é, a meu ver manter nesse ponto uma
tensão viva; pois se reduzíssemos a moral de convicção à moral de responsabilidade cairíamos no realismo político, no
maquiavelismo, que resulta da confusão constante dos meios e dos fins. Mas, por outro lado, se a moral de convicção
pretendesse ter uma espécie de ação direta, cairíamos em todas as ilusões do moralismo e do clericalismo. A moral de
convicção só pode agir indiretamente, pela pressão constante que exerce sobre a moral de responsabilidade e de poder; à
diferença desta, ela não está ligada ao possível e ao razoável, mas ao que poderíamos chamar de “desejável humano”, de
optimum ético” (RICOEUR, 1995, p. 157).

A aposta de Paul Ricoeur, caminhando com os seus argumentos, direciona-se para a retomada dos sentidos utópicos em se
tratando de política. Esse instrumento seria uma maneira de desenvolvimento de algo como uma imaginação política, posto
que enquanto meta humana redundaria em uma meta conjugada para o estabelecimento de outro mundo possível em
termos econômicos, sociais e políticos que friccione totalidade e singularidade: “(…) é preciso lutar em duas frentes: de um
lado, reunir a humanidade que está sempre ameaçada de ser fragmentada por grupos rivais; de outro, salvar cada pessoa
do anonimato no qual se afunda a civilização moderna” (RICOUER, 1995, p. 158).

Paul Ricoeur avança, dessa maneira, para uma espécie de democracia intercultural. Se quer promover um efeito de
mediação das políticas democráticas disponíveis de modo a alcançar, criticamente, o pluralismo social em que a dialética
entre conflito e participação pública possa se desenvolver através da consciência de responsabilidade coletiva, avançado
para o diálogo intermitente como maneira de estimular a heteroglossia política.

Mas para que essa disposição possa se concretizar o filósofo reflete em termos de valores, em que o educador político age
com vistas a “(…) integrar a civilização técnica universal à personalidade cultural, tal como a defini acima, à singularidade
histórica de cada grupo”. Mas o filósofo é prudente sob os efeitos da heteroglossia, porque, na esfera dos valores, não são
todos que devem sobreviver, mas reforça-se aqueles capazes de imprimir reponsabilidade sobre o agir social democrático.
O cuidado de Ricoeur (1995, p. 159) se dá, além do mais, no âmbito da proteção das singularidades sociais e culturais ante
a “civilização universal”, pois ela, segundo argumenta, “(…) exerce sobre o núcleo de cada um dos grupos históricos uma
ação de erosão, uma sutil destruição”.

O que o estudioso entrevê é a possibilidade do esgarçamento das singularidades pelo universal e suas tecnologias globais,
lançando-se em uma discussão sobre os impactos desse movimento em termos temporais.  Em seu entender há um
confronto  temporal  atravessando  a  problemática.  Isso  porque  o  mundo  da  tecnologia,  da  civilização  tecnocrata,  é
destituído de estabilidade; não tem passado, dado que a cada nova invenção apaga-se a precedente de maneira tal que
parece  firmar  uma  condição  futurista.  Em  contrapartida,  segundo  o  estudioso,  “(…)  só  temos  verdadeiramente
personalidade individual e cultural na medida em que em que assumimos inteiramente nosso passado, seus valores e seu
símbolos, e na medida em que somos capazes de interpretá-lo com totalidade” (RICOUER, 1995, p. 160). O educador
político  deve  agir  na  direção  da  arbitragem entre  as  várias  temporalidades  disponíveis  e  em circulação/interação,
constituindo-se esse gesto, pois, um grande problema da cultura.

A equalização das temporalidades, em um caminho que pretende recuperar passados encobertos ou latentes e desativar o
presentismo tecnocrata, teria condições de imprimir operações de consciência ante o real, que se pretende intercultural
com foco na luta pela democracia econômica, na abordagem justa do binômio universal/singular, sempre enfatizando para
a dignidade humana da pessoa e na reinterpretação e na ativação de temporalidades alternativas diante do fenômeno da
sociedade de consumo.

O projeto ricoeuriano de educação política se estabelece, ao menos, a partir de cinco eixos complementares, quais sejam: a

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a



a terra é redonda

Paul Ricoeur, educador político - 26/11/2023 - 4/4
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

problematização da sociedade de consumo, forçando um entendimento de coletividade em que a economia não seja vetor
dominante, em uma clara tentativa de frear a constituição de subjetividades neoliberais; a abertura para uma democracia
não só representativa, mas participativa; a aposta no diálogo cultural; a urgência na autogestão, o que implicaria em
espaços não formais de participação política (mas com eles dialogando); o estabelecimento de uma educação autonômica e
criativa, o que abriria margem para a emergência da imaginação política.

O desafio de Paul Ricoeur é proporcionar um modelo de educação em sentido amplo, uma perspectiva que não o conceba
atomizado, mas que, pelo contrário, o perceba em modo de ação social. A educação política se apresentaria, nesse sentido,
enquanto um instrumento capaz de oferecer condições para a afirmação do ser, um meio de fazer significativo o processo
educativo em si, dado que voltado para a interação com o mundo.

O projeto da hermenêutica da condição histórica que o filósofo desenvolve durante a sua vida volta-se para a educação,
porque é a ali que a pessoa passa tomar consciência dos modos possíveis de socialização, sabendo, então, quais as suas
condições de ação, o que a defende dos modos de alienação implicados pelas ideologias disponíveis que conformam o
tecido social.

Poderíamos dizer, então, que Paul Ricoeur parte, correlatamente, para uma hermenêutica da condição social, tendo em
vista o seu desejo de deixar à disposição dos/as educandos/as as camadas de discursividade que moldam as sociedades, os
dispositivos de poder em atuação nas mesmas, as ideologias que se formam e se dirigem para a configuração da vida
humana. A pessoa, então, torna-se um hermeneuta social, o que faz proficiente na escuta e no entendimento do Outro, no
direcionamento crítico ante a realidade, resultando, no limite,  na possibilidade de imaginar outros mundos políticos
possíveis, e, sobretudo, com a justiça social.

*Piero Detoni é doutor em história social pela USP.

Referências

BAGGIO, Giomar. Ética, pessoa e educação em Paul Ricoeur. Dissertação de Mestrado (Programa de Pós-graduação em
Ciências), Universidade Regional do Noroeste do Estado do Rio Grande do Sul, 2016.

RICOUER, Paul. Em torno ao político. Leituras 1. São Paulo: Edições Loyola, 1995.

RICOEUR, Paul. O si-mesmo como outro. Tradução de Ivone Benedetti. São Paulo: Martins Fontes, 2014.

A Terra é Redonda existe graças aos nossos leitores e apoiadores.
Ajude-nos a manter esta ideia.
CONTRIBUA

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a

https://aterraeredonda.com.br/CONTRIBUA/

