
a terra é redonda

Pensamento feminista negro: conhecimento, consciência e a política do empoderamento - 27/05/2021 - 1/3
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

Pensamento feminista negro: conhecimento, consciência e a política do empoderamento

Por ANDRE LUIZ DE SOUZA*

Comentário sobre o livro de Patricia Hill Collins.

Essa obra de Patricia Hill Collins, é internacionalmente reconhecida como uma grandiosa e histórica contribuição para o
pensamento social contemporâneo. O trabalho de Collins articula diversas correntes teóricas, tais como os estudos de
gênero e de etnia, de classes sociais, da sociologia da ciência, do pensamento social marxista e da teoria crítica.

A autora analisa o racismo como tema central nas vidas de mulheres negras, juntamente com outros sentimentos de
opressão, uma expressão contemporânea de problemas muito antigos. A obra problematiza especificamente as mulheres
afro-americanas, elencando temas caros para sociedade norte americana e analisando a população negra nos Estados
Unidos da América (EUA) antes do racismo, do capitalismo e da escravidão. O feminismo surge nessa condição histórica e
material.  De acordo com a autora,  a teoria social  crítica permite analisar a situação da mulher negra,  assim como
compreender a supressão e a desvalorização do pensamento feminista negro.

Para Collins, a condição da realidade estadunidense não é algo que cai do céu como uma ideologia, mas é algo que é
constituído desde a base, envolvendo ideias e ações de como lidar com os problemas de ser uma mulher negra do novo
mundo. De acordo com a pesquisadora, existem muitos feminismos e também muitos feminismos negros, mas ela não
considera o feminismo negro americano superior aos demais; por isso, aborda o como uma forma particular de feminismo
negro entre tantas outras.

A socióloga afirma que a teoria social crítica emerge como única possibilidade de se compreender as mulheres como um
grupo historicamente dominado,  oprimido e  que sobrevive ainda em condições socioeconômicas desfavoráveis.  Para
Collins, precisamos é preciso integrar todos esses feminismos, o feminismo negro, o feminismo latino, o feminismo lésbico,
o  feminismo indígena,  dentre  outros.  Ela  enfatiza  ainda que todos  esses  movimentos  podem coexistir  para  romper
barreiras existentes na sociedade contemporânea. Por isso, a compreensão do pensamento feminista negro se volta ao seu
conteúdo, às suas estruturas interpretativas, às abordagens epistemológicas e à política de “empoderamento”.

Ao lançar mão das noções de interseccionalidade e matriz de dominação, a autora demostra como a “classe, raça, gênero, e
sexualidade constituem sistemas de opressão que se retroalimentam”. Ela nos apresenta dois desafios: primeiro, pensar
como os paradigmas de interseccionais  de opressão organizam a forma de dominação;  segundo,  perceber como as
opressões interseccionais  se originam, se inserem e se desenvolvem. As mulheres afrodescendentes não podem ser
consideradas vítimas passivas da situação em que se encontram, ao mesmo tempo, não são completamente conscientes da
opressão a que são subjugadas.

Por essa razão, a objetivo da socióloga não se limita a criar uma teoria social cujo objetivo seja simplesmente compreender
e analisar a situação da mulher negra norte-americana, mas também promover o seu “empoderamento”, na luta por justiça
social, porque “elas constituem um grupo oprimido”. A autora problematiza como funciona o racismo antinegro. Para
Collins, ocorre um processo de desumanização e de dominação, que são duas grandes ideias essenciais para qualquer
sistema de opressão. Objetivo desse processo é fazer as pessoas se sentirem menos humanas, criando maneiras de dominá-
las politicamente, economicamente e culturalmente. Essas duas ideias sobre como o poder funciona no caso do racismo
antinegro, segundo a pesquisadora, trabalham de modo diferente. A desumanização busca matar o espírito, controlar a
mente e deixar o corpo para trás para dominação e exploração.

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a

https://aterraeredonda.com.br/pensamento-feminista-negro-conhecimento-consciencia-e-a-politica-do-empoderamento/


a terra é redonda

Pensamento feminista negro: conhecimento, consciência e a política do empoderamento - 27/05/2021 - 2/3
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

Em outras palavras, “Assim, uma questão fundamental do pensamento feminista negro nos Estados Unidos é a análise do
trabalho das mulheres negras, e especialmente sua vitimização como “mulas” no mercado de trabalho. Como objetos
desumanizados, as mulas são máquinas vivas e podem ser tratadas como parte da paisagem. As mulheres plenamente
humanas são menos facilmente exploradas”. (p. 99).

Isso era a essência da escravidão nos Estados Unidos, haja vista que a dominação busca a relação holística entre corpo,
espírito e mente. Essa forma de dominação existe ainda hoje. A dominação controla a mente, faz a pessoa acreditar que
seus pensamentos não valem a pena, ensina a não confiar em suas próprias experiências, suas análises e das pessoas ao
seu redor.

No caso específico da escravidão, a abolição não significou o fim da dominação racial, mas significou apenas que um
sistema de dominação foi substituído por outro, exigindo, dessa forma, uma mudança nos padrões de opressão para que a
subordinação dos negros permanecesse agora sob outra forma. Nesse sentido, a autora enfatiza que a violência é um
mecanismo importante de controle, visto como uma tecnologia de dominação. Após um tempo, não precisamos mais ver
pessoas morrerem em nossa frente. Essa lógica corporifica em nossa mente que não precisamos morrer, pois a ameaça de
que isso possa acontecer conosco ou com alguém querido já é suficiente para sustentar a dominação, seja racismo ou outra
forma de opressão.

Collins afirma que, nesse caso, as ideias de desumanização e dominação tomam uma forma particular sobre os negros nos
EUA, sobre o legado da escravidão. A escravidão é um cárcere. Mesmo com abolição da escravidão, muitas realidades do
passado se fazem presentes no cotidiano. Para a autora, as “mulheres negras estadunidenses encontraram um conjunto
especifico de práticas sociais que acompanham nossa história particular no interior de uma matriz de dominação exclusiva
caracteriza por opressões interseccionais” (p. 63).

A situação das mulheres afrodescendentes, que vivem em condições econômicas precárias, é bastante difícil. A maioria
delas foi segregada da educação formal, muitas trabalham como empregadas domésticas em casas de famílias brancas de
classe média, e muitas foram violentadas pelos seus patrões. No entanto, algumas mulheres negras se sobressaem nesse
sistema que marginaliza e desumaniza as mulheres. Segundo a autora, uma quantidade significativa de mulheres afro-
americanas está na classe média.

As integrantes da nova classe média trabalham para grandes empresas e no setor público. Nesse sentido, “a classe média
domina o trabalho e, por sua vez, se subordina ao capital” (p. 63). Para a socióloga, “trabalho, família e opressão” mostram
que a escravidão nos Estados Unidos gerou consequências desastrosas aos afrodescendentes, especialmente às mulheres.
A autora ainda problematiza os sistemas escravistas e a repercussão que a escravidão teve/terá sobre a vida das mulheres
negras nos dias atuais no século XXI; revestida de novos personagens na sociedade capitalista, muitas vezes a exploração
não é perceptível.

A escravidão “moldou” o gênero feminino de acordo com as necessidades da sociedade vigente: quanto mais filhos as
escravas tivessem, mais riqueza elas geravam aos senhores de escravos. Nesse sentido, “as mulheres não tinham controle
sobre o seu corpo, tempo, tecnologia utilizada, o tipo ou montante de trabalho. Em sua, a incorporação forçada das
mulheres da África Ocidental, como escravizadas, a uma economia política capitalista significou que elas se tornaram
unidade de trabalho economicamente exploradas e politicamente impotentes […] A escravidão também deu contornos
raciais à divisão do trabalho no capitalismo estadunidense, de modo que os afro-americanos foram relegados aos empregos
vis, manuais e não intelectuais”. (p. 107).

Outra realidade nos EUA e problematizada pela teórica refere-se à condição de trabalho existente. No pós-guerra, a
sociedade  norte-americana  vivenciou  profundas  mudanças  que  provocaram  o  surgimento  de  novos  fenômenos  na
comunidade negra: o crescimento no número de mães solteiras adolescentes e o aparecimento de mulheres negras de
classe média que ascenderam por meio do trabalho. As mulheres negras que trabalham, mas que continuam pobres,
formam um segmento importante da classe trabalhadora. As tendências dos mercados de trabalho e as mudanças das
políticas públicas do estado fizeram com que esse grupo ficasse economicamente marginalizado. A precarização das
condições de trabalho revela uma realidade visível e tangível das condições de racismo existe na alma do estadunidense
branco.

Outro ponto essencial é a questão da autodefinição que, sob o ponto de vista da autora, pode levar a um processo

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a



a terra é redonda

Pensamento feminista negro: conhecimento, consciência e a política do empoderamento - 27/05/2021 - 3/3
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

transformador da situação das mulheres negras. A constituição da identidade potencializa a resistência. Para Collins,
“Identidade não é o objetivo, mas o ponto de partida no processo da autodefinição” (p. 333). A autodefinição faz com as
mulheres negras renunciem o controle externo da sua própria imagem, criem/potencializem/construam independência e os
seus próprios corpos, forjando elementos para o empoderamento.

A construção de uma epistemologia que valorize a perspectiva da mulher negra é primordial para consolidação de novos
paradigmas para sociedade do século XXI. A experiência das mulheres negras norte-americanas no que se refere ao tipo de
trabalho a que estão sujeitas, ao tipo de comunidade em que vivem e ao tipo de relacionamento que mantém com o outro,
torna a vivência dessas mulheres diferente daquelas negras. A fim de validar o conhecimento proposto, Collins aposta nas
mulheres negras como agentes do conhecimento, uma vez que elas seriam as pessoas autorizadas a discutirem um
conhecimento  teórico  baseado em suas  próprias  experiências.  Para  tanto,  é  preciso  resistir  à  teoria  hegemônica  e
encontrar espaços e caminhos para o pensamento feminista negro.

A autora afirma, nessa direção, que é “relevante avaliar o ativismo das mulheres negras menos pelo conteúdo ideológico de
cada sistema de crença individual- seja ele conservador, reformista, progressista ou radical- e mais pelas ações coletivas
das mulheres negras que enfrentam cotidianamente a dominação nessas esferas multifacetadas”. (p. 332).

Nesse sentido, o empoderamento também exige mudar as injustas instituições sociais com que os afro-americanos vêm-se
deparando  de  geração  após  geração.  Nas  palavras  da  socióloga,  o  pensamento  feminista  negro  promove  uma
transformação paradigmática fundamental na forma como pensamos sobre as relações de poder injustas. Para Socióloga
feminista, “repensar o feminismo negro como projeto de justiça social implica uma noção complexa de empoderamento.
Mudar o foco da análise para investigar como a matriz de dominação se estrutura em torno de eixos específicos – raça,
gênero, classe, sexualidade e nação- e como ela opera em domínios de poder interconectados- estrutural, interpessoal,
disciplinar e hegemônico-revela que a relação dialética que conecta opressão e ativismo é muito mais complexa do que
sugerem modelos simples de opressores e oprimidos”. (p. 454).

A autora ainda ressalta que, “quando se trata de conhecimento, o empoderamento das mulheres negras implica rejeitar as
dimensões do conhecimento que perpetuam a objetifificação, a mercadorização e a exploração”. Ela continua por afirmar
que as mulheres afro-americanas e outros grupos se empoderam quando entendem e usam essas dimensões dos modos de
conhecimento individuais,  grupais  e  proveniente de educação formal  que promovem a humanidade.  A pesquisadora
ressalta também que, quando as mulheres negras nossas autodefinições, participamos das tradições ativistas domésticas e
transnacionais de mulheres negras, vemos as habilidades adquiridas na escola como de uma educação voltada para o
desenvolvimento da comunidade negra e colocamos as epistemologias feministas negras no centro de nossas visões de
mundo, nós nos empoderamos”. (p. 455).

Portanto, empoderar as mulheres negras implica, segundo a autora, revitalizar o feminismo negro estadunidense como
projeto de justiça social organizado e em um contexto transacional, haja vista que somente a ação coletiva pode produzir
efetivamente as transformações institucionais duradoras que são necessárias para que se tenha justiça social.

*Andre Luiz de Souza é doutorando em Sociologia na Universidade Federal do Rio Grande do Sul (UFRGS).

Referência

Patricia Hill Collins. Pensamento feminista negro: conhecimento e a política do empoderamento. Tradução: Jamile Pinheiro
Dias. São Paulo: Boitempo, 480 págs.

 

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a


