
a terra é redonda

Questões gramscianas - 27/01/2026 - 1/4
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

Questões gramscianas

Por PETER D. THOMAS*

Prefácio ao livro recém-editado de Gianni Fresu

1.

Antonio  Gramsci  se  insere,  sem dúvida,  entre  os  maiores  teóricos  sociais  e  políticos  europeus  do  século  XX.  Seu
pensamento  foi  traduzido  não  apenas  no  sentido  estritamente  linguístico,  mas  também no  sentido  mais  amplo  de
transposição cultural,  comunicação e transformação, em numerosos contextos sociais e nacionais muito distantes do
cenário cultural italiano do século passado em que se formou – desde a cultura do norte da Europa à anglosfera, da
América Latina ao Japão, à China e ao mundo árabe.

Se comparados à recepção disciplinar relativamente limitada do pensamento de alguns de seus contemporâneos, por
exemplo, à influência duradoura de Max Weber nas ciências sociais ou à importância de Carl Schmitt na teoria política e
jurídica, os conceitos e perspectivas de Antonio Gramsci mantêm sua influência em uma ampla gama de âmbitos de
pesquisa e estudo acadêmico, das ciências políticas à história e à geografia, da crítica literária à filosofia e às ciências da
comunicação.

Além disso, diferentemente das ideias de muitos outros teóricos europeus de sua época, o pensamento de Antonio Gramsci
foi  inclusive  criativamente  estendido e  transposto  com o  objetivo  de  compreender  a  história  e  o  presente  do  pós-
colonialismo, como no caso quase paradigmático daquilo que Frantz Fanon definiu como a necessidade de “ampliar” o
marxismo para torná-lo pertinente às experiências do mundo colonial.

De qualquer ponto de vista, o autor dos “não autorizados” Cadernos do cárcere revela-se como alguém que elaborou uma
teoria de relevância universal, comparável, em alcance, às de teóricos da modernidade política como Kant, Hegel e Marx.

O leitor deste livro se deparará com uma nova visão sobre as razões do persistente fascínio internacional exercido por
Antonio Gramsci ou, para usar um de seus conceitos principais, de sua aparentemente inesgotável “tradutibilidade”.

2.

Entre os muitos méritos do estudo rigorosamente documentado de Gianni Fresu, destaca-se a forma enfática com que
dirige nossa atenção para as condições histórico-sociais particulares da Sardenha, nas quais o pensamento de Antonio
Gramsci se desenvolve entre o fim do século XIX e o início do século XX. Na descrição de Gianni Fresu, não encontramos
simples anedotas biográficas imersas em uma moldura pitoresca, mas sim uma espécie de pré-história, em que Gramsci
ainda não era verdadeiramente Gramsci.

As raízes profundamente sardas de sua formação moral e intelectual são aqui apresentadas com um nível extraordinário de

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a

https://aterraeredonda.com.br/questoes-gramscianas/


a terra é redonda

Questões gramscianas - 27/01/2026 - 2/4
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

detalhamento, a partir da perspectiva dos esquemas de recepção e reação dos grupos e das classes sociais subalternas
sardas, desenvolvidos ao longo de séculos de resistência a formas brutais de exploração e dominação em termos materiais,
políticos, espirituais e psicológicos.

Como repetidamente destacado por  Gianni  Fresu,  a  “questão sarda”  possui  uma especificidade e  uma legitimidade
históricas próprias, e não pode ser inteiramente reduzida aos termos da mais conhecida, e, pode-se sustentar, posterior,
“questão meridional”, surgida com a unificação da Itália em meados do século XIX.

Muito antes de sua inclusão nos processos das unificações pie- montesa e italiana, séculos de colonizações de diferentes
tipos marcaram o percurso anômalo da Sardenha rumo à modernidade política; certamente, sob muitos aspectos, o status
peculiar da Sardenha (geograficamente no centro do Mediterrâneo, mas perpetuamente “periférica” em relação a suas
mutáveis estruturas de poder e a seu status variável) a caracteriza como uma espécie de “laboratório” no qual foram
ensaiadas numerosas experiências, técnicas e conflitos que marcariam os séculos seguintes de expansão europeia em todo
o mundo.

Na convincente narrativa de Gianni Fresu, não há necessidade de forçar conexões para tornar o pensamento de Antonio
Gramsci  relevante  diante  da  experiência  mais  ampla  do  colonialismo  global,  visto  que  a  experiência  concreta  do
colonialismo (e,  em particular,  a  brutalidade de sua desumanização de comunidades e tradições inteiras)  era parte
essencial dos interesses do teórico desde o início de sua evolução moral e intelectual.

Este livro, portanto, nos leva a observar até que ponto a questão sarda pode ser considerada como um “segredo” ou um
“escândalo” na origem da questão meridional, tanto no sentido estrito da unidade italiana quanto, mais amplamente, nos
processos que constituíram o “Sul do mundo” na ordem internacional contemporânea.

3.

Por  essa  ótica,  a  perspectiva  interpretativa  de  Gianni  Fresu  poderia  ser  considerada  como  uma  tentativa  de
“provincializar” a figura de Gramsci, tão bem conhecida no plano italiano e europeu, para usar o termo proposto pela
contribuição pioneira de Dipesh Chakrabarty aos estudos pós-coloniais.

Ela nos convida, antes, a considerar os múltiplos modos pelos quais o pensamento e a prática de Antonio Gramsci estavam
enraizados em experiências plasmadas não pelas prioridades das culturas nacionais e internacionais que mais tarde se
revelariam tão  férteis  para  seu pensamento,  mas  pelas  circunstâncias  específicas  dos  grupos  e  das  classes  sociais
subalternas sardas de onde ele provinha, influências que permaneceram ativas também, e especialmente, nos anos de sua
maturidade, quando refletia ironicamente sobre uma vida marcada pela tentativa de superar sua condição inicial de
“provinciano triplo e quádruplo”.

Paradoxalmente, portanto, é apenas essa abordagem que pode realmente nos permitir “desprovincializar” o Gramsci que
pensamos já conhecer, ou seja, compreender Antonio Gramsci a partir de uma perspectiva verdadeiramente global, que
pode ajudar a explicar seu fascínio quase universal.

Uma vez que a experiência do colonialismo (interno), e a resposta a ele e a seus sistemas de exploração, dominação,
formalização jurídica e coerção disciplinar, em resumo, seus processos de subalternização, já era intrínseca ao pensamento
de Antonio Gramsci, não é necessário forçá-lo para que se torne pertinente aos mais amplos processos dominantes da
política moderna europeia e a sua progressiva colonização global.

Antonio Gramsci foi praticamente o único, entre os grandes teóricos do século XX, a vivenciar diretamente aquilo que
Partha Chatterjee definiu recentemente como a realidade das “políticas na maior parte do mundo” durante a modernidade
política (o século XX) e, hoje de forma cada vez mais premente, como esforço para criar novas formas políticas e práticas
de “dessubalternização”.

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a



a terra é redonda

Questões gramscianas - 27/01/2026 - 3/4
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

4.

A indagação de Gianni Fresu, portanto, coloca a questão da colonialidade do poder, para usar a formulação incisiva de
Aníbal Quijano, não apenas nas regiões do mundo anteriormente colonizadas pelas potências europeias, mas na própria
colonialidade do poder de Estado na modernidade política enquanto tal.

Ela nos convida, assim, a refletir sobre até que ponto a constituição formal e material do Estado moderno, em suas formas
empiricamente variáveis, é também uma relação colonial, não apenas em suas formações sociais extraeuropeias, mas
também, e talvez sobretudo, nas zonas centrais metropolitanas (ou tidas como tais) do sistema mundial moderno.

Fundamentalmente, é com base nesses elementos que o livro apresenta sob uma nova luz a contribuição de Antonio
Gramsci para a elaboração de uma alternativa ao método convencional de desenvolvimento da modernidade política, ou,
em outras palavras, às tradições da prática e do pensamento políticos revolucionários e emancipatórios que foram apenas
telegráfica e genericamente sintetizados sob a noção de marxismo.

A famosa proposta de Antonio Gramsci, em seus Cadernos do cárcere, de um desenvolvimento ulterior da tradição marxista
como “filosofia da práxis”, formulada no início dos anos 1930, mostra aqui emergir do intenso envolvimento do autor com
as heranças da filosofia moderna italiana, bem como da originalidade e criatividade de sua resposta às experiências da
Revolução Russa e a suas repercussões globais.

A singularidade de sua proposta, todavia, só pode ser plenamente compreendida levando-se em conta a profundidade de
suas raízes nos esforços e aspirações de classes, grupos sociais e povos subjugados pelo Estado integral moderno em
escala global e epocal.

As fases anteriores de difusão do pensamento de Antonio Gramsci e debate internacional sobre ele foram profundamente
marcadas por perspectivas e prioridades ligadas tanto aos períodos e lugares em que se deram, quanto às afinidades
eletivas  com  as  próprias  experiências  históricas  de  Antonio  Gramsci,  desde  os  debates  sobre  um  caminho
inconfundivelmente italiano para o socialismo, passando pela teorização do pós-fordismo nos anos 1970 e 1980, pelos
debates contemporâneos sobre a transição democrática na América Latina, pela elaboração das derrotas sofridas pelas
políticas emancipatórias dos anos 1990 em diante, até a importância da questão meridional italiana para a compreensão do
pós e do neocolonialismo no mundo contemporâneo.

Com este estudo, poderíamos dizer, de certo modo, que Antonio Gramsci “volta para casa”, retornando de suas viagens
nacionais e mundiais à matriz sarda na qual seu pensamento se formou. A “questão sarda” emerge, assim, a partir de uma
perspectiva internacional como uma experiência particularmente “tradutível”, capaz de lançar luz sobre alguns dos fatores
determinantes da modernidade política e sobre os esforços contínuos para criar alternativas emancipatórias a ela.

*Peter D. Thomas é professor de história do pensamento político na Brunel University, London. Autor, entre outros livros,
de Radical politics: on the causes of contemporary emancipation (Oxford University Press).

Referência

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a



a terra é redonda

Questões gramscianas - 27/01/2026 - 4/4
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

Gianni Fresu. Questões gramscianas: da interpretação à transformação do mundo. Tradução: Frederico Diehl. São Paulo,
Instituto Norberto Bobbio/Editora Boitempo, 2025, 296 págs. [https://amzn.to/3NFK6fL]

https://amzn.to/3NFK6fL Gianni Fresu. Questões gramscianas: da interpretação à transformação do mundo. Tradução:
Frederico Diehl. São Paulo, Instituto Norberto Bobbio/Editora Boitempo, 2025, 296 págs.

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a

https://amzn.to/3NFK6fL
https://aterraeredonda.com.br/CONTRIBUA/

