
a terra é redonda

Reconhecimento, dominação, autonomia - 12/05/2025 - 1/7
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

Reconhecimento, dominação, autonomia

Por BRÁULIO MARQUES RODRIGUES*

A ironia dialética da academia: ao debater Hegel, um neurodivergente vivencia a negação do reconhecimento – e expõe
como o capacitismo reproduz a lógica do senhor e do escravo no próprio coração do saber filosófico

“O inconsciente é o discurso do Outro”
(Lacan, Écrits).

A ironia do episódio

Em um encontro recente de um grupo de estudos, discutíamos um momento central da Fenomenologia do Espírito de
Hegel: a figura do senhor e do escravo. Falávamos sobre autonomia e as formas pelas quais a consciência busca afirmar-se
na relação com o outro. No plano teórico, refletíamos sobre como, na luta por reconhecimento, um dos sujeitos tende a
negar o outro, transformando-o em instrumento de sua autoafirmação – uma negação que, paradoxalmente, acaba minando
a própria possibilidade de ser reconhecido.

Conduzindo a leitura a partir do §178, buscava compartilhar não apenas um conteúdo filosófico, mas também parte do
trabalho que venho desenvolvendo em minha dissertação, que trata precisamente das contradições imanentes na dialética
hegeliana. O ambiente até então era de escuta e troca respeitosa. Eu havia preparado a exposição com o cuidado de abrir
espaço para comentários e interpretações divergentes, propondo um olhar que considerava a desigualdade entre as figuras
do senhor e do escravo como algo estruturado não apenas em uma progressão histórica linear, mas também como uma
assimetria sincrônica inscrita na própria lógica do reconhecimento.

O que deveria ser uma conversa filosófica sobre essas estruturas de poder e consciência se converteu, ironicamente, na
encenação prática do que estávamos estudando. Ao apresentar meu argumento – que abordava a assimetria entre senhor e
escravo  a  partir  de  uma leitura  sincrônica  da  luta  de  vida  e  morte  e  suas  consequências  para  a  constituição  da
desigualdade entre as figuras – fui interpelado não apenas com discordância teórica, mas com um gesto de deslegitimação
pessoal.

Um colega, ao invés de discutir o conteúdo da ideia, questionou de modo agressivo a minha capacidade de formular
argumentos, insinuando, conforme interpretei, que a minha neurodivergência comprometia a compreensão teórica.

Foi  nesse momento que o participante A.  interrompeu com uma fala  cortante:  “Você está errado!”  A assertividade
agressiva, leia-se, não foi apenas uma forma de discordância – foi uma tentativa explícita de desqualificação. O tom e o
conteúdo da intervenção não se dirigiram ao argumento em si, mas insinuaram que minha leitura era a de um diletante,
sugerindo que não tinha sequer legitimidade como ponto de partida para o debate.

A  ironia  é  profunda:  estávamos  tratando  de  um  dos  núcleos  centrais  da  filosofia  hegeliana  –  a  relação  entre

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a

https://aterraeredonda.com.br/reconhecimento-dominacao-autonomia/


a terra é redonda

Reconhecimento, dominação, autonomia - 12/05/2025 - 2/7
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

reconhecimento, dominação e autonomia – e o que se encenou foi justamente a tentativa de um sujeito se afirmar anulando
o outro. Ao dizer “Você está errado!” sem mediação argumentativa, o colega A. não apenas recusou o diálogo, mas assumiu
uma posição de autoridade que buscava encerrar a discussão por decreto, e não por elaboração conceitual. Mais do que
discordar, ele tentou me rebaixar à condição de objeto: alguém a ser corrigido, silenciado, superado.

O paralelismo com a dialética do senhor e do escravo

A cena vivida durante aquele encontro reproduz, de forma quase didática,  as estruturas da dialética hegeliana que
estávamos justamente examinando. Na Fenomenologia do Espírito, a relação entre senhor e escravo nasce de uma luta por
reconhecimento em que, ao final, um dos sujeitos – o que prefere preservar a vida em vez de arriscá-la – se submete,
tornando-se servo.

O senhor, por sua vez, acredita alcançar a afirmação plena de si ao dominar o outro, transformando-o em coisa, em
instrumento. No entanto, esse domínio revela-se contraditório: o reconhecimento que o senhor busca vem de um sujeito
que ele mesmo rebaixou à condição de não-consciência. É uma vitória vazia, baseada na negação do outro como sujeito.

Essa estrutura dialética ajuda a iluminar o que se passou naquele episódio. O colega A. que interveio de forma agressiva ao
afirmar “Você está errado!” buscava, simbolicamente, ocupar o lugar de senhor do discurso. Ao invés de propor uma
contraposição, ele tentou invalidar minha posição desde sua base, ou seja, como se eu não estivesse sequer em condições
de ocupar o espaço da interlocução. Não se tratava de um dissenso produtivo,  mas de um gesto de exclusão, cujo
fundamento era menos conceitual e mais identitário: marcar a diferença (neste caso, minha neurodivergência) como um
sinal de menoridade intelectual.

Contudo,  se  seguimos  a  lógica  da  dialética,  podemos  perceber  que  a  tentativa  de  se  afirmar  como senhor  exige,
paradoxalmente, a negação do outro como sujeito reconhecedor. Isso expõe a fragilidade de sua posição. Ao tentar se
colocar como autoridade que invalida o pensamento do outro, o colega A. acabou por demonstrar que sua autoafirmação
dependia precisamente da minha existência como algo a ser subjugado – como um espelho a ser escurecido para que ele
pudesse brilhar. Trata-se, na prática, de uma dependência invertida: ele precisa do “erro” do outro para consolidar sua
“verdade”.

Mais ainda, essa tentativa de negação revela a permanência de uma lógica escravizante, no sentido hegeliano, no interior
da vida acadêmica. Quando o reconhecimento mútuo é substituído por jogos de dominação intelectual, não há avanço no
saber, apenas o giro estéril da hierarquia. Ao invés de uma crítica que se dirige ao argumento, o que se pratica é a
objetificação do sujeito que argumenta – um gesto que desfigura por completo o horizonte universal que Hegel concebe
como o destino do espírito.

Nesse contexto, a fala “Você está errado!” não é apenas uma divergência: ela é performativa. Ela tenta restabelecer uma
diferença hierárquica no campo do pensamento, onde um fala e o outro apenas escuta (e se cala). Assim como o senhor
hegeliano pretende que sua verdade seja reconhecida sem risco e sem trabalho, o colega A. quis impor uma autoridade
sem elaborar uma argumentação – sua postura, ainda que mobilizada por um repertório conceitual, era menos filosófica do
que teatral, encenando o poder como superioridade discursiva.

Mas, como nos mostra Hegel, essa encenação é instável. O verdadeiro saber emerge não da negação do outro, mas da
mediação entre consciências que se reconhecem mutuamente como capazes de pensamento e elaboração. O episódio
mostra, portanto, não apenas uma falha ética, mas uma falha reflexiva: a recusa do outro como sujeito destrói as condições
mesmas do saber dialético.

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a



a terra é redonda

Reconhecimento, dominação, autonomia - 12/05/2025 - 3/7
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

A contradição do capacitismo acadêmico

O que se revelou naquele episódio não foi apenas uma atitude isolada de desrespeito ou vaidade intelectual, mas a
expressão de uma estrutura mais ampla e persistente: o capacitismo no ambiente acadêmico. E aqui a análise hegeliana
oferece um recurso fundamental para desvelar a contradição interna dessa prática de exclusão, pois ela mostra como todo
gesto de dominação implica, paradoxalmente, uma forma de dependência e de empobrecimento do próprio sujeito que
domina.

O colega A., ao tentar se impor como mais “capaz”, como autoridade legítima no debate, só pôde fazê-lo por meio da
negação do outro — uma negação que se baseou na minha diferença como marcador de inferioridade. Mas essa tentativa
de superioridade é contraditória desde o início: ela depende da redução do outro a um estado de não-reciprocidade. Ou
seja,  ele  só  pôde  se  afirmar  deslegitimando  previamente  aquele  de  quem  esperava  obter  reconhecimento  –  mas
reconhecimento obtido por anulação não é verdadeiro reconhecimento. É vazio, unilateral, espelhado apenas em si mesmo.

Trata-se de um movimento típico do senhor na dialética hegeliana: ele deseja ser reconhecido como absoluto, mas destrói a
condição de possibilidade desse reconhecimento ao tratar o outro como objeto. Da mesma forma, o capacitismo acadêmico
busca consolidar um padrão de inteligência, razão e competência que se define pela exclusão de tudo o que não se
conforma ao ideal neurotípico. Pessoas neurodivergentes, nesse contexto, uma vez que não possuem uma fala tão “lógica”
ou linear, são tratadas como exceção, ruído, ou até ameaça à “pureza” do discurso filosófico – e, por isso, precisam ser
corrigidas, invalidadas, ou simplesmente silenciadas.

Mas esse padrão é insustentável: ele se baseia na negação da diversidade real das formas de pensar, de elaborar conceitos
e de produzir saber. Ao tentar garantir sua hegemonia, o capacitismo se revela uma forma de empobrecimento epistêmico,
pois fecha o espaço acadêmico à pluralidade de experiências cognitivas e existenciais que podem enriquecer a reflexão. Ao
tentar se purificar, ele se esteriliza.

Essa é a contradição central: o capacitismo busca afirmar um ideal de razão plena e universal, mas o faz por meio da
exclusão de subjetividades que poderiam contribuir justamente para ampliar a compreensão da razão como um processo
encarnado, situado e múltiplo. Ele quer parecer forte, mas revela sua fragilidade ao não tolerar a diferença. Quer parecer
justo, mas se sustenta em critérios de validação que ignoram a historicidade e a contingência do saber.

No episódio vivido, essa contradição se atualizou com toda sua violência simbólica. O colega A. buscava reafirmar-se como
sujeito epistêmico ao me reduzir a um traço clínico, como se a minha diferença cognitiva fosse uma espécie de deficiência
argumentativa. Mas, como nos ensina Hegel, toda afirmação que exige a negação do outro como sujeito é instável, e cedo
ou tarde colapsa. O que é preciso, então, é romper com essa lógica e afirmar um novo modo de convivência acadêmica –
um modo que reconheça a alteridade não como obstáculo, mas como fonte.

Como o escravo tentou “matar o senhor”

A ironia dialética que atravessa o episódio vivido no grupo de estudos não se esgota na tentativa de negação da minha
posição como interlocutor válido. Ela se intensifica quando percebemos que o gesto do colega, ao tentar me rebaixar, se
constituiu também como uma tentativa de inversão de posições: ele, ao negar meu lugar de enunciação e autoridade no
contexto do grupo – posição conquistada pelo acúmulo de estudo, pelo exercício de mediação do debate e pela produção
efetiva de conhecimento (inclusive em forma de dissertação em andamento)  –,  pretendia ocupar esse mesmo lugar

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a



a terra é redonda

Reconhecimento, dominação, autonomia - 12/05/2025 - 4/7
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

discursivo. Trata-se, nesse sentido, de um movimento que mimetiza a lógica de um “escravo” que tenta “matar o senhor”.

No entanto, essa tentativa se dá, curiosamente, por meio de um gesto que não rompe com a estrutura dialética de
dominação, mas apenas inverte seus polos. Em vez de buscar o reconhecimento mútuo, ele opta pela negação direta –
“Você está errado!” – como modo de apagar a autonomia do outro e, assim, afirmar a própria.

Mas, como mostra Hegel, o reconhecimento que se obtém pela via da negação não é verdadeiro. Ele é precário, porque
sustentado na exclusão. Aquele que pretende “matar o senhor” para assumir seu lugar, sem modificar a estrutura da
relação, apenas perpetua a lógica de dependência: segue sendo escravo, agora de um desejo de validação que precisa
eliminar o outro para existir.

Em vez  de  elaborar  um argumento  que  me  confrontasse  no  plano  das  ideias,  o  colega  A.  preferiu  uma  negação
performativa: tentou neutralizar meu pensamento antes mesmo que ele pudesse ser discutido. Isso revela algo importante
– não era apenas o conteúdo da minha fala que o incomodava, mas a própria minha presença como sujeito de pensamento.
O problema, então, não era filosófico, era político. Ele não discordava do que eu dizia; ele rejeitava que fosse eu quem
estivesse dizendo.

Ao agir assim, ele encenou um gesto de negação radical, mas que, no fundo, revela uma profunda dependência: seu
impulso de superioridade estava fundado na tentativa de me reduzir à condição de objeto – o que, paradoxalmente, mostra
que sua própria posição precisava da minha como contraponto a ser negado. Sua afirmação dependia da minha exclusão,
mas isso só torna evidente o quanto ele estava, estruturalmente, preso a mim. Como o senhor hegeliano, que precisa do
escravo para se ver reconhecido – e, ao mesmo tempo, o nega como sujeito –, o colega A. ficou aprisionado à sua própria
contradição.

Mais do que isso, ao tentar me apagar como “senhor”, ele não se tornou senhor. Ao contrário: reproduziu a lógica da
servidão, pois se mostrou incapaz de sair da negação como princípio. Não produziu sentido, não mediou conflito, não
avançou  na  construção  do  saber.  Apenas  reproduziu  um  gesto  de  exclusão  já  muito  conhecido  por  pessoas
neurodivergentes na vida acadêmica. E, nesse gesto, revelou a si mesmo como alguém que ainda não alcançou a autonomia
do pensamento, que ainda não atravessou o trabalho necessário para se tornar verdadeiramente sujeito.

Assim, o episódio deixa claro: o que se tentou apagar não foi apenas um argumento, mas uma subjetividade inteira – uma
trajetória, um corpo, uma experiência de pensamento. Mas também mostra que, ao tentar “matar o senhor”, o colega A.
não conquistou a liberdade. Apenas reiterou o ciclo da servidão.

A ironia dialética que atravessou o episódio no grupo de estudos não se esgota na tentativa de me deslegitimar enquanto
condutor da discussão. Ela se adensa quando lemos a situação à luz da análise de Jean Hyppolite sobre a dialética do
senhor e do escravo. Para Jean Hyppolite (2003, p. 395), o que está em jogo nessa relação não é apenas uma oposição
entre dois indivíduos, mas o processo histórico e formativo da subjetividade. A luta de vida e morte entre as consciências é,
na verdade, uma “batalha pela constituição do sujeito”, e esse sujeito só emerge no atravessamento da negatividade – não
como dado, mas como produção histórica e existencial.

No contexto vivido, o colega A. que me interpelou agressivamente – com a afirmação “Você está errado!” – buscava
simbolicamente ocupar o lugar de senhor do discurso. Ao tentar rebaixar minha posição, ele não apenas rejeitava um
argumento; ele se insurgia contra a legitimidade da minha própria subjetividade como produtor de saber. E aqui o
paralelismo com Hegel, via Jean Hyppolite, torna-se evidente: o sujeito que busca se afirmar anulando o outro, em vez de
reconhecer nele um igual, age ainda dentro da lógica do “escravo” — aquele que não é capaz de sustentar a negatividade e
por isso tenta eliminá-la.

Como Jean Hyppolite (2003, p. 298) analisa, quando o senhor acredita dominar o outro, mas torna-se escravo do seu
próprio individualismo, ou seja, ignora o trabalho que transforma o mundo na socialidade e forma verdadeiramente a

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a



a terra é redonda

Reconhecimento, dominação, autonomia - 12/05/2025 - 5/7
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

consciência de si. O senhor permanece abstrato, vazio de mediação; o escravo, ao enfrentar o negativo – o medo, a
obediência, o trabalho –, produz-se como sujeito real. No episódio, ao evitar a mediação argumentativa, ao não elaborar
uma crítica conceitual e recorrer a uma exclusão simbólica, o colega A. mostrou-se prisioneiro da abstração do senhor – ou
melhor, da tentativa de parecer senhor sem ter passado pelo processo formativo da consciência.

Ele pretendia eliminar a diferença – minha diferença – como obstáculo. Mas, como ensina Jean Hyppolite (2003, pp.
307-308), verdadeira individuação não reside nem na pura submissão nem na rebeldia inconsequente, mas em uma síntese
que supera a oposição entre o sujeito e o mundo. Portanto, a diferença não é um ruído no processo dialético, é seu próprio
motor. Toda subjetividade só se constitui na relação com a alteridade.

Ao tentar suprimir essa alteridade, o colega A. não a anulou, apenas bloqueou sua própria formação como sujeito pensante.
Sua ação não foi um gesto de força, mas uma demonstração de dependência estrutural: ele precisava me reduzir à
condição de objeto para parecer sujeito – e, com isso, reconduziu a cena à lógica do reconhecimento assimétrico, onde não
há verdade do espírito, apenas encenação de poder.

Em Gênese e Estrutura da Fenomenologia do Espírito de Hegel, Jean Hyppolite insiste que o movimento do espírito não é
jamais de anulação pura, mas de superação (Aufhebung) – uma síntese que conserva a diferença ao mesmo tempo que a
eleva. Na prática acadêmica, isso se traduz no reconhecimento do outro como portador de uma experiência singular que
precisa ser ouvida e incorporada à construção coletiva do saber. Quando isso é recusado, quando a negatividade do outro é
lida como ameaça e não como possibilidade, o espírito é impedido de se realizar.

A tentativa de me apagar, portanto, não foi apenas simbólica – foi epistemológica. Foi a tentativa de interromper um
movimento de pensamento que não cabia no modelo normativo do saber. Mas, como a leitura de Jean Hyppolite nos ajuda a
ver, essa tentativa fracassa porque só há saber verdadeiro quando há enfrentamento da alteridade. O colega A. que tentou
“matar o senhor” não se tornou senhor. Continuou cativo de um desejo de afirmação que depende da exclusão – e,
portanto, permaneceu fora do campo do reconhecimento mútuo, onde o saber efetivamente se forma.

A objetificação no espaço acadêmico

O episódio vivido, embora aparentemente pontual, revela uma lógica de funcionamento mais ampla e profundamente
arraigada no espaço acadêmico: a da objetificação estrutural de sujeitos que fogem ao ideal normativo do saber. Quando o
colega A. buscou reduzir minha presença intelectual à minha neurodivergência, ele não apenas exerceu um ataque pessoal
– ele reiterou um dispositivo de exclusão epistemológica que marca, há séculos, o funcionamento das instituições do saber.
Esse dispositivo se chama “capacitismo”.

O capacitismo não é apenas uma forma de preconceito individual contra pessoas com deficiência ou neurodivergência. Ele
é, antes de tudo, um sistema de valores que define quem é reconhecido como portador legítimo de razão, como sujeito de
enunciação, e quem deve ser “tolerado”, “reeducado” ou silenciado.

Trata-se de uma racionalidade excludente que vincula capacidade cognitiva a um ideal de neutralidade, objetividade e
desempenho intelectual que exclui formas de pensar marcadas pela diferença – seja ela sensorial, afetiva, expressiva ou
comportamental.

Ao tentar me invalidar com base em minha neurodivergência, o colega A. agiu como operador dessa lógica: em vez de se
engajar com a argumentação proposta, ele tentou me desqualificar como sujeito pensante. Não é apenas um desacordo; é
uma  negação  da  legitimidade  da  minha  voz.  E  como  mostra  Axel  Honneth,  na  esteira  de  Hegel,  a  ausência  de
reconhecimento não é uma falha superficial na convivência social – é uma violência ontológica. O sujeito que não é

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a



a terra é redonda

Reconhecimento, dominação, autonomia - 12/05/2025 - 6/7
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

reconhecido é, de fato, impedido de se constituir plenamente enquanto tal. O que está em jogo é o próprio acesso à
dignidade.

Axel Honneth (2003, p. 30) observa que a luta por reconhecimento é uma luta por visibilidade, por validação da identidade,
por pertencimento aos espaços de produção de sentido. Quando o reconhecimento é negado – sobretudo em espaços como
a universidade –, ocorre uma forma de invisibilização ativa. O sujeito não é apenas ignorado: ele é sistematicamente lido
como ruído, como exceção, como falha em relação a um suposto padrão. Essa leitura é um tipo de “reificação”, termo que
Axel Honneth recupera da tradição crítica: transformar alguém em coisa, em função, em marcador clínico – e não em
sujeito.

A academia, marcada por um ideal iluminista de racionalidade abstrata e autoconsistente, resiste historicamente ao
reconhecimento  da  diversidade  cognitiva  como legítima  forma  de  saber.  O  capacitismo  se  esconde  sob  exigências
aparentemente neutras – clareza, objetividade, linearidade – que não reconhecem que o pensamento pode se dar em outros
ritmos, por outros caminhos, com outras expressividades. A própria ideia de “conduzir bem um grupo de estudos”, por
exemplo, costuma estar associada a uma performance comunicativa muito específica, que exclui modos mais sensíveis, não
lineares, ou intensamente afetivos de articulação.

Assim, o gesto do colega A. foi apenas a expressão de uma norma tácita: de que há um modelo “certo” de intelectualidade,
e que os que escapam a esse modelo devem ser corrigidos ou removidos do lugar de fala. Isso, para além de ser injusto, é
epistemicamente empobrecedor. A universidade, ao se fechar à diferença, torna-se menos capaz de pensar. E mais: ao
negar o reconhecimento, ela impede que o saber seja um espaço verdadeiramente comum.

A objetificação que sofri naquele momento é, portanto, um sintoma. E, como todo sintoma, aponta para uma patologia mais
funda: a dificuldade da academia em lidar com a alteridade que não pode ser facilmente integrada sem a desconstrução de
seus próprios parâmetros de validação.

Como o escravo da dialética hegeliana que só se reconhece ao trabalhar o mundo e, nesse processo, transforma a si
mesmo, pessoas neurodivergentes não são “entraves” ao pensamento. São seus motores ocultos. Aqueles que, justamente
por viverem à margem dos formatos hegemônicos, trazem perguntas novas, ritmos próprios, caminhos alternativos para o
saber.

Superar o ciclo do senhor e do escravo

A dialética do senhor e do escravo, quando aplicada à realidade acadêmica, revela-se mais do que uma estrutura de
dominação entre sujeitos; ela expõe a luta por reconhecimento dentro de um sistema que, muitas vezes, permanece cativo
de seus próprios padrões de exclusão. O episódio vivido no grupo de estudos não é um caso isolado, mas um reflexo da
dificuldade estrutural da academia em integrar as diferenças cognitivas como formas legítimas de pensamento.

A verdadeira superação dessa dinâmica não está na reafirmação da superioridade de um sobre o outro, mas na criação de
um espaço de reconhecimento mútuo. Como a dialética de Hegel nos ensina, a verdadeira emancipação só se dá quando o
sujeito se reconhece na alteridade do outro, e vice-versa. É a partir desse reconhecimento, e não da subordinação, que o
espírito se realiza.

Em vez de reduzir a diferença a um obstáculo a ser superado, a academia precisa aprender a acolher a diversidade como
um potencial para enriquecer o debate. Para aqueles que, como eu, carregam a marca da neurodivergência, o saber não é
um território a ser conquistado mediante a correção de falhas. Ao contrário, somos sujeitos de pensamento que, por meio
de nossas experiências distintas, trazemos contribuições valiosas para o campo intelectual.

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a



a terra é redonda

Reconhecimento, dominação, autonomia - 12/05/2025 - 7/7
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

Assim, ao invés de perpetuar a lógica de exclusão e objetificação, é preciso avançar para uma academia onde a diversidade
seja celebrada e onde todos os corpos e mentes possam encontrar seu lugar legítimo no processo de produção do saber.

A verdadeira liberdade acadêmica virá quando abandonarmos a ideia de um sujeito universal, homogêneo e racional, em
favor de uma multiplicidade de vozes e perspectivas que, juntas, constroem um saber mais profundo e mais humano.

*Bráulio Marques Rodrigues é doutor em filosofia do direito pela Universidade Federal do Pará (UFPA).

Referências

HEGEL, G. Fenomenologia do Espírito. Petrópolis, RJ: Vozes; Bragança Paulista, SP: Editora Universitária São Francisco,
2014.

HYPPOLITE, J. Gênese e estrutura da Fenomenologia do Espírito de Hegel. São Paulo: Discurso Editorial, 2003.

HONNETH, A. A luta por reconhecimento: a gramática moral dos conflitos sociais. São Paulo: Ed. 34, 2003.

A Terra é Redonda existe graças aos nossos leitores e apoiadores.
Ajude-nos a manter esta ideia.
CONTRIBUA

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a

https://aterraeredonda.com.br/CONTRIBUA/

