a terra é redonda

Reconhecimento, dominacao, autonomia

Por BRAULIO MARQUES RODRIGUES*

A ironia dialética da academia: ao debater Hegel, um neurodivergente vivencia a negacgdo do reconhecimento - e expoe
como o capacitismo reproduz a légica do senhor e do escravo no préprio coragdo do saber filosofico

“0O inconsciente é o discurso do Outro”
(Lacan, Ecrits).

A ironia do episodio

Em um encontro recente de um grupo de estudos, discutiamos um momento central da Fenomenologia do Espirito de
Hegel: a figura do senhor e do escravo. Faldvamos sobre autonomia e as formas pelas quais a consciéncia busca afirmar-se
na relagdo com o outro. No plano tedrico, refletiamos sobre como, na luta por reconhecimento, um dos sujeitos tende a
negar o outro, transformando-o em instrumento de sua autoafirmacao - uma negacao que, paradoxalmente, acaba minando
a propria possibilidade de ser reconhecido.

Conduzindo a leitura a partir do §178, buscava compartilhar ndo apenas um conteudo filoséfico, mas também parte do
trabalho que venho desenvolvendo em minha dissertagao, que trata precisamente das contradicdes imanentes na dialética
hegeliana. O ambiente até entdo era de escuta e troca respeitosa. Eu havia preparado a exposi¢do com o cuidado de abrir
espaco para comentarios e interpretacoes divergentes, propondo um olhar que considerava a desigualdade entre as figuras
do senhor e do escravo como algo estruturado nao apenas em uma progressao historica linear, mas também como uma
assimetria sincronica inscrita na propria légica do reconhecimento.

O que deveria ser uma conversa filosofica sobre essas estruturas de poder e consciéncia se converteu, ironicamente, na
encenacdo pratica do que estavamos estudando. Ao apresentar meu argumento - que abordava a assimetria entre senhor e
escravo a partir de uma leitura sincrénica da luta de vida e morte e suas consequéncias para a constituicdo da
desigualdade entre as figuras - fui interpelado ndo apenas com discordancia tedrica, mas com um gesto de deslegitimacdo
pessoal.

Um colega, ao invés de discutir o contetido da ideia, questionou de modo agressivo a minha capacidade de formular
argumentos, insinuando, conforme interpretei, que a minha neurodivergéncia comprometia a compreensao tedrica.

Foi nesse momento que o participante A. interrompeu com uma fala cortante: “Vocé estd errado!” A assertividade
agressiva, leia-se, nao foi apenas uma forma de discordancia - foi uma tentativa explicita de desqualificacdo. O tom e o
conteudo da intervencao ndo se dirigiram ao argumento em si, mas insinuaram que minha leitura era a de um diletante,
sugerindo que nao tinha sequer legitimidade como ponto de partida para o debate.

A ironia é profunda: estdvamos tratando de um dos nucleos centrais da filosofia hegeliana - a relagdao entre

Reconhecimento, dominagao, autonomia - 12/05/2025 - 1/7
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.


https://aterraeredonda.com.br/reconhecimento-dominacao-autonomia/

a terra é redonda

reconhecimento, dominagao e autonomia - e o que se encenou foi justamente a tentativa de um sujeito se afirmar anulando
o0 outro. Ao dizer “Voceé estd errado!” sem mediacdo argumentativa, o colega A. ndo apenas recusou o didlogo, mas assumiu
uma posicao de autoridade que buscava encerrar a discussao por decreto, e nao por elaboracdo conceitual. Mais do que
discordar, ele tentou me rebaixar a condigao de objeto: alguém a ser corrigido, silenciado, superado.

O paralelismo com a dialética do senhor e do escravo

A cena vivida durante aquele encontro reproduz, de forma quase didatica, as estruturas da dialética hegeliana que
estdvamos justamente examinando. Na Fenomenologia do Espirito, a relagao entre senhor e escravo nasce de uma luta por
reconhecimento em que, ao final, um dos sujeitos - o que prefere preservar a vida em vez de arrisca-la - se submete,
tornando-se servo.

O senhor, por sua vez, acredita alcancar a afirmacao plena de si ao dominar o outro, transformando-o em coisa, em
instrumento. No entanto, esse dominio revela-se contraditdrio: o reconhecimento que o senhor busca vem de um sujeito
que ele mesmo rebaixou a condigéo de ndo-consciéncia. E uma vitéria vazia, baseada na negagéo do outro como sujeito.

Essa estrutura dialética ajuda a iluminar o que se passou naquele episodio. O colega A. que interveio de forma agressiva ao
afirmar “Vocé estad errado!” buscava, simbolicamente, ocupar o lugar de senhor do discurso. Ao invés de propor uma
contraposicao, ele tentou invalidar minha posicao desde sua base, ou seja, como se eu nao estivesse sequer em condigoes
de ocupar o espaco da interlocucao. Nao se tratava de um dissenso produtivo, mas de um gesto de exclusao, cujo
fundamento era menos conceitual e mais identitério: marcar a diferenga (neste caso, minha neurodivergéncia) como um
sinal de menoridade intelectual.

Contudo, se seguimos a légica da dialética, podemos perceber que a tentativa de se afirmar como senhor exige,
paradoxalmente, a negacao do outro como sujeito reconhecedor. Isso expoe a fragilidade de sua posicdo. Ao tentar se
colocar como autoridade que invalida o pensamento do outro, o colega A. acabou por demonstrar que sua autoafirmacao
dependia precisamente da minha existéncia como algo a ser subjugado - como um espelho a ser escurecido para que ele
pudesse brilhar. Trata-se, na pratica, de uma dependéncia invertida: ele precisa do “erro” do outro para consolidar sua
“verdade”.

Mais ainda, essa tentativa de negacao revela a permanéncia de uma ldgica escravizante, no sentido hegeliano, no interior
da vida académica. Quando o reconhecimento mutuo é substituido por jogos de dominacao intelectual, nao ha avango no
saber, apenas o giro estéril da hierarquia. Ao invés de uma critica que se dirige ao argumento, o que se pratica é a
objetificacao do sujeito que argumenta - um gesto que desfigura por completo o horizonte universal que Hegel concebe
como o destino do espirito.

Nesse contexto, a fala “Vocé esta errado!” nao é apenas uma divergéncia: ela é performativa. Ela tenta restabelecer uma
diferenca hierdrquica no campo do pensamento, onde um fala e o outro apenas escuta (e se cala). Assim como o senhor
hegeliano pretende que sua verdade seja reconhecida sem risco e sem trabalho, o colega A. quis impor uma autoridade
sem elaborar uma argumentacao - sua postura, ainda que mobilizada por um repertorio conceitual, era menos filoséfica do
que teatral, encenando o poder como superioridade discursiva.

Mas, como nos mostra Hegel, essa encenagao é instavel. O verdadeiro saber emerge nao da negagao do outro, mas da
mediacdo entre consciéncias que se reconhecem mutuamente como capazes de pensamento e elaboracao. O episddio
mostra, portanto, ndo apenas uma falha ética, mas uma falha reflexiva: a recusa do outro como sujeito destrdi as condigdes
mesmas do saber dialético.

Reconhecimento, dominagao, autonomia - 12/05/2025 - 2/7
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.



a terra é redonda

A contradicao do capacitismo académico

O que se revelou naquele episédio nédo foi apenas uma atitude isolada de desrespeito ou vaidade intelectual, mas a
expressao de uma estrutura mais ampla e persistente: o capacitismo no ambiente académico. E aqui a analise hegeliana
oferece um recurso fundamental para desvelar a contradigdo interna dessa pratica de exclusdo, pois ela mostra como todo
gesto de dominagdo implica, paradoxalmente, uma forma de dependéncia e de empobrecimento do proprio sujeito que
domina.

O colega A., ao tentar se impor como mais “capaz”, como autoridade legitima no debate, s pode fazé-lo por meio da
negacao do outro — uma negacdo que se baseou na minha diferenca como marcador de inferioridade. Mas essa tentativa
de superioridade € contraditoria desde o inicio: ela depende da redugdo do outro a um estado de nédo-reciprocidade. Ou
seja, ele s6 pode se afirmar deslegitimando previamente aquele de quem esperava obter reconhecimento - mas
reconhecimento obtido por anulagdo néo é verdadeiro reconhecimento. E vazio, unilateral, espelhado apenas em si mesmo.

Trata-se de um movimento tipico do senhor na dialética hegeliana: ele deseja ser reconhecido como absoluto, mas destréi a
condicao de possibilidade desse reconhecimento ao tratar o outro como objeto. Da mesma forma, o capacitismo académico
busca consolidar um padrédo de inteligéncia, razdo e competéncia que se define pela exclusdo de tudo o que néo se
conforma ao ideal neurotipico. Pessoas neurodivergentes, nesse contexto, uma vez que nao possuem uma fala tdo “légica”
ou linear, sdo tratadas como excecdo, ruido, ou até ameaga a “pureza” do discurso filoséfico - e, por isso, precisam ser
corrigidas, invalidadas, ou simplesmente silenciadas.

Mas esse padrao ¢é insustentavel: ele se baseia na negacao da diversidade real das formas de pensar, de elaborar conceitos
e de produzir saber. Ao tentar garantir sua hegemonia, o capacitismo se revela uma forma de empobrecimento epistémico,
pois fecha o espaco académico a pluralidade de experiéncias cognitivas e existenciais que podem enriquecer a reflexao. Ao
tentar se purificar, ele se esteriliza.

Essa é a contradigdo central: o capacitismo busca afirmar um ideal de razdo plena e universal, mas o faz por meio da
exclusao de subjetividades que poderiam contribuir justamente para ampliar a compreensao da razao como um processo
encarnado, situado e multiplo. Ele quer parecer forte, mas revela sua fragilidade ao nédo tolerar a diferenca. Quer parecer
justo, mas se sustenta em critérios de validagdo que ignoram a historicidade e a contingéncia do saber.

No episodio vivido, essa contradigao se atualizou com toda sua violéncia simbolica. O colega A. buscava reafirmar-se como
sujeito epistémico ao me reduzir a um traco clinico, como se a minha diferenca cognitiva fosse uma espécie de deficiéncia
argumentativa. Mas, como nos ensina Hegel, toda afirmacdo que exige a negagao do outro como sujeito é instavel, e cedo
ou tarde colapsa. O que é preciso, entdo, é romper com essa logica e afirmar um novo modo de convivéncia académica -
um modo que reconheca a alteridade ndo como obstéculo, mas como fonte.

Como o escravo tentou “matar o senhor”

A ironia dialética que atravessa o episddio vivido no grupo de estudos ndo se esgota na tentativa de negacdo da minha
posicdo como interlocutor valido. Ela se intensifica quando percebemos que o gesto do colega, ao tentar me rebaixar, se
constituiu também como uma tentativa de inversao de posigdes: ele, ao negar meu lugar de enunciac¢do e autoridade no
contexto do grupo - posicdo conquistada pelo acimulo de estudo, pelo exercicio de mediagdo do debate e pela produgéao
efetiva de conhecimento (inclusive em forma de dissertacdo em andamento) -, pretendia ocupar esse mesmo lugar

Reconhecimento, dominagao, autonomia - 12/05/2025 - 3/7
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.



a terra é redonda

discursivo. Trata-se, nesse sentido, de um movimento que mimetiza a légica de um “escravo” que tenta “matar o senhor”.

No entanto, essa tentativa se d4, curiosamente, por meio de um gesto que nao rompe com a estrutura dialética de
dominacdo, mas apenas inverte seus polos. Em vez de buscar o reconhecimento mituo, ele opta pela negagao direta -
“Vocé esta errado!” - como modo de apagar a autonomia do outro e, assim, afirmar a prépria.

Mas, como mostra Hegel, o reconhecimento que se obtém pela via da negagao nao é verdadeiro. Ele é precario, porque
sustentado na exclusao. Aquele que pretende “matar o senhor” para assumir seu lugar, sem modificar a estrutura da
relacdo, apenas perpetua a ldgica de dependéncia: segue sendo escravo, agora de um desejo de validagao que precisa
eliminar o outro para existir.

Em vez de elaborar um argumento que me confrontasse no plano das ideias, o colega A. preferiu uma negacao
performativa: tentou neutralizar meu pensamento antes mesmo que ele pudesse ser discutido. Isso revela algo importante
- ndo era apenas o conteido da minha fala que o incomodava, mas a prépria minha presenga como sujeito de pensamento.
O problema, entdo, ndo era filosofico, era politico. Ele ndo discordava do que eu dizia; ele rejeitava que fosse eu quem
estivesse dizendo.

Ao agir assim, ele encenou um gesto de negacao radical, mas que, no fundo, revela uma profunda dependéncia: seu
impulso de superioridade estava fundado na tentativa de me reduzir a condicdo de objeto - o que, paradoxalmente, mostra
que sua propria posicao precisava da minha como contraponto a ser negado. Sua afirmacdo dependia da minha excluséo,
mas isso s6 torna evidente o quanto ele estava, estruturalmente, preso a mim. Como o senhor hegeliano, que precisa do
escravo para se ver reconhecido - e, a0 mesmo tempo, 0 nega como sujeito -, o colega A. ficou aprisionado a sua propria
contradicao.

Mais do que isso, ao tentar me apagar como “senhor”, ele nao se tornou senhor. Ao contrario: reproduziu a légica da
servidao, pois se mostrou incapaz de sair da negacdo como principio. Nao produziu sentido, nao mediou conflito, nédo
avancou na construcdao do saber. Apenas reproduziu um gesto de exclusdao ja muito conhecido por pessoas
neurodivergentes na vida académica. E, nesse gesto, revelou a si mesmo como alguém que ainda nao alcangou a autonomia
do pensamento, que ainda ndo atravessou o trabalho necessério para se tornar verdadeiramente sujeito.

Assim, o episodio deixa claro: o que se tentou apagar ndo foi apenas um argumento, mas uma subjetividade inteira - uma
trajetoria, um corpo, uma experiéncia de pensamento. Mas também mostra que, ao tentar “matar o senhor”, o colega A.
nao conquistou a liberdade. Apenas reiterou o ciclo da servidao.

A ironia dialética que atravessou o episddio no grupo de estudos nao se esgota na tentativa de me deslegitimar enquanto
condutor da discussao. Ela se adensa quando lemos a situagao a luz da analise de Jean Hyppolite sobre a dialética do
senhor e do escravo. Para Jean Hyppolite (2003, p. 395), o que estd em jogo nessa relagao nao é apenas uma oposigao
entre dois individuos, mas o processo histérico e formativo da subjetividade. A luta de vida e morte entre as consciéncias &,
na verdade, uma “batalha pela constituicdo do sujeito”, e esse sujeito sé emerge no atravessamento da negatividade - nao
como dado, mas como producdo histérica e existencial.

No contexto vivido, o colega A. que me interpelou agressivamente - com a afirmagao “Vocé estd errado!” - buscava
simbolicamente ocupar o lugar de senhor do discurso. Ao tentar rebaixar minha posicdo, ele nao apenas rejeitava um
argumento; ele se insurgia contra a legitimidade da minha proépria subjetividade como produtor de saber. E aqui o
paralelismo com Hegel, via Jean Hyppolite, torna-se evidente: o sujeito que busca se afirmar anulando o outro, em vez de
reconhecer nele um igual, age ainda dentro da logica do “escravo” — aquele que nédo é capaz de sustentar a negatividade e
por isso tenta elimina-la.

Como Jean Hyppolite (2003, p. 298) analisa, quando o senhor acredita dominar o outro, mas torna-se escravo do seu
proprio individualismo, ou seja, ignora o trabalho que transforma o mundo na socialidade e forma verdadeiramente a

Reconhecimento, dominagao, autonomia - 12/05/2025 - 4/7
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.



a terra é redonda

consciéncia de si. O senhor permanece abstrato, vazio de mediagdo; o escravo, ao enfrentar o negativo - o medo, a
obediéncia, o trabalho -, produz-se como sujeito real. No episddio, ao evitar a mediacdo argumentativa, ao ndo elaborar
uma critica conceitual e recorrer a uma exclusao simbolica, o colega A. mostrou-se prisioneiro da abstragao do senhor - ou
melhor, da tentativa de parecer senhor sem ter passado pelo processo formativo da consciéncia.

Ele pretendia eliminar a diferenga - minha diferenca - como obstaculo. Mas, como ensina Jean Hyppolite (2003, pp.
307-308), verdadeira individuagao nao reside nem na pura submissdo nem na rebeldia inconsequente, mas em uma sintese
que supera a oposicdo entre o sujeito e o mundo. Portanto, a diferenca ndo é um ruido no processo dialético, é seu proprio
motor. Toda subjetividade sé se constitui na relacdo com a alteridade.

Ao tentar suprimir essa alteridade, o colega A. nao a anulou, apenas bloqueou sua prépria formacao como sujeito pensante.
Sua agdo nao foi um gesto de forga, mas uma demonstracdao de dependéncia estrutural: ele precisava me reduzir a
condigdo de objeto para parecer sujeito - e, com isso, reconduziu a cena a légica do reconhecimento assimétrico, onde néo
héa verdade do espirito, apenas encenacgdo de poder.

Em Génese e Estrutura da Fenomenologia do Espirito de Hegel, Jean Hyppolite insiste que o movimento do espirito nao é
jamais de anulagdo pura, mas de superagao (Aufhebung) - uma sintese que conserva a diferenca ao mesmo tempo que a
eleva. Na pratica académica, isso se traduz no reconhecimento do outro como portador de uma experiéncia singular que
precisa ser ouvida e incorporada a construcao coletiva do saber. Quando isso é recusado, quando a negatividade do outro é
lida como ameaca e ndo como possibilidade, o espirito é impedido de se realizar.

A tentativa de me apagar, portanto, ndo foi apenas simbdlica - foi epistemoldgica. Foi a tentativa de interromper um
movimento de pensamento que nao cabia no modelo normativo do saber. Mas, como a leitura de Jean Hyppolite nos ajuda a
ver, essa tentativa fracassa porque sé ha saber verdadeiro quando hé enfrentamento da alteridade. O colega A. que tentou
“matar o senhor” ndo se tornou senhor. Continuou cativo de um desejo de afirmacdo que depende da exclusédo - e,
portanto, permaneceu fora do campo do reconhecimento mutuo, onde o saber efetivamente se forma.

A objetificacao no espaco académico

O episddio vivido, embora aparentemente pontual, revela uma légica de funcionamento mais ampla e profundamente
arraigada no espaco académico: a da objetificacdo estrutural de sujeitos que fogem ao ideal normativo do saber. Quando o
colega A. buscou reduzir minha presenca intelectual a minha neurodivergéncia, ele nao apenas exerceu um ataque pessoal
- ele reiterou um dispositivo de exclusao epistemoldgica que marca, hé séculos, o funcionamento das instituicoes do saber.
Esse dispositivo se chama “capacitismo”.

O capacitismo nao é apenas uma forma de preconceito individual contra pessoas com deficiéncia ou neurodivergéncia. Ele
é, antes de tudo, um sistema de valores que define quem é reconhecido como portador legitimo de razdo, como sujeito de

n ou

enunciacdo, e quem deve ser “tolerado”, “reeducado” ou silenciado.

Trata-se de uma racionalidade excludente que vincula capacidade cognitiva a um ideal de neutralidade, objetividade e
desempenho intelectual que exclui formas de pensar marcadas pela diferenca - seja ela sensorial, afetiva, expressiva ou
comportamental.

Ao tentar me invalidar com base em minha neurodivergéncia, o colega A. agiu como operador dessa légica: em vez de se
engajar com a argumentagao proposta, ele tentou me desqualificar como sujeito pensante. Ndo é apenas um desacordo; é
uma negacdo da legitimidade da minha voz. E como mostra Axel Honneth, na esteira de Hegel, a auséncia de
reconhecimento nao é uma falha superficial na convivéncia social - é uma violéncia ontoldgica. O sujeito que néo é

Reconhecimento, dominagao, autonomia - 12/05/2025 - 5/7
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.



a terra é redonda

reconhecido é, de fato, impedido de se constituir plenamente enquanto tal. O que estd em jogo é o proprio acesso a
dignidade.

Axel Honneth (2003, p. 30) observa que a luta por reconhecimento é uma luta por visibilidade, por validagao da identidade,
por pertencimento aos espacos de produgao de sentido. Quando o reconhecimento é negado - sobretudo em espagos como
a universidade -, ocorre uma forma de invisibilizagao ativa. O sujeito ndo é apenas ignorado: ele é sistematicamente lido
como ruido, como excegao, como falha em relagao a um suposto padrao. Essa leitura é um tipo de “reificagdo”, termo que
Axel Honneth recupera da tradigéo critica: transformar alguém em coisa, em fungdo, em marcador clinico - e ndo em
sujeito.

A academia, marcada por um ideal iluminista de racionalidade abstrata e autoconsistente, resiste historicamente ao
reconhecimento da diversidade cognitiva como legitima forma de saber. O capacitismo se esconde sob exigéncias
aparentemente neutras - clareza, objetividade, linearidade - que nao reconhecem que o pensamento pode se dar em outros
ritmos, por outros caminhos, com outras expressividades. A prépria ideia de “conduzir bem um grupo de estudos”, por
exemplo, costuma estar associada a uma performance comunicativa muito especifica, que exclui modos mais sensiveis, ndo
lineares, ou intensamente afetivos de articulagao.

Assim, o gesto do colega A. foi apenas a expressdo de uma norma tacita: de que ha um modelo “certo” de intelectualidade,
e que os que escapam a esse modelo devem ser corrigidos ou removidos do lugar de fala. Isso, para além de ser injusto, é
epistemicamente empobrecedor. A universidade, ao se fechar a diferenca, torna-se menos capaz de pensar. E mais: ao
negar o reconhecimento, ela impede que o saber seja um espago verdadeiramente comum.

A objetificacdo que sofri naquele momento ¢, portanto, um sintoma. E, como todo sintoma, aponta para uma patologia mais
funda: a dificuldade da academia em lidar com a alteridade que nao pode ser facilmente integrada sem a desconstrucao de
seus proprios parametros de validagao.

Como o escravo da dialética hegeliana que s6 se reconhece ao trabalhar o mundo e, nesse processo, transforma a si
mesmo, pessoas neurodivergentes nao sdo “entraves” ao pensamento. Sao seus motores ocultos. Aqueles que, justamente
por viverem a margem dos formatos hegemonicos, trazem perguntas novas, ritmos proprios, caminhos alternativos para o
saber.

Superar o ciclo do senhor e do escravo

A dialética do senhor e do escravo, quando aplicada a realidade académica, revela-se mais do que uma estrutura de
dominacdo entre sujeitos; ela expde a luta por reconhecimento dentro de um sistema que, muitas vezes, permanece cativo
de seus proprios padroes de exclusdo. O episddio vivido no grupo de estudos nao é um caso isolado, mas um reflexo da
dificuldade estrutural da academia em integrar as diferencas cognitivas como formas legitimas de pensamento.

A verdadeira superacao dessa dinamica nédo estd na reafirmacédo da superioridade de um sobre o outro, mas na criagao de
um espaco de reconhecimento muatuo. Como a dialética de Hegel nos ensina, a verdadeira emancipacdo s6 se da quando o
sujeito se reconhece na alteridade do outro, e vice-versa. Ea partir desse reconhecimento, e ndao da subordinacdo, que o
espirito se realiza.

Em vez de reduzir a diferenga a um obstéaculo a ser superado, a academia precisa aprender a acolher a diversidade como
um potencial para enriquecer o debate. Para aqueles que, como eu, carregam a marca da neurodivergéncia, o saber nédo é
um territério a ser conquistado mediante a correcdo de falhas. Ao contrario, somos sujeitos de pensamento que, por meio
de nossas experiéncias distintas, trazemos contribuig6es valiosas para o campo intelectual.

Reconhecimento, dominagao, autonomia - 12/05/2025 - 6/7
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.



a terra é redonda

Assim, ao invés de perpetuar a ldgica de exclusdo e objetificagdo, é preciso avancar para uma academia onde a diversidade
seja celebrada e onde todos os corpos e mentes possam encontrar seu lugar legitimo no processo de produgéo do saber.

A verdadeira liberdade académica vird quando abandonarmos a ideia de um sujeito universal, homogéneo e racional, em
favor de uma multiplicidade de vozes e perspectivas que, juntas, constroem um saber mais profundo e mais humano.

*Braulio Marques Rodrigues é doutor em filosofia do direito pela Universidade Federal do Pard (UFPA).

Referéncias

HEGEL, G. Fenomenologia do Espirito. Petropolis, R]: Vozes; Braganca Paulista, SP: Editora Universitaria Sao Francisco,
2014.

HYPPOLITE, J. Génese e estrutura da Fenomenologia do Espirito de Hegel. Sao Paulo: Discurso Editorial, 2003.

HONNETH, A. A luta por reconhecimento: a gramdtica moral dos conflitos sociais. Sdo Paulo: Ed. 34, 2003.

A Terra é Redonda existe gracas aos nossos leitores e apoiadores.
Ajude-nos a manter esta ideia.
CONTRIBUA

Reconhecimento, dominagao, autonomia - 12/05/2025 - 7/7
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.


https://aterraeredonda.com.br/CONTRIBUA/

