
a terra é redonda

Reificação – um estudo de teoria do reconhecimento - 02/01/2023 - 1/5
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

Reificação – um estudo de teoria do reconhecimento

Por FÁBIO BONAFINI*

Comentário sobre o livro de Axel Honneth

Em  Reificação,  Axel  Honneth  (p.  40)  pretende  fornecer  uma  nova  fundamentação  ao  conceito  lukacsiano,  a  ser
compreendido agora como “atrofiamento ou deturpação de uma práxis originária, em que o ser humano adota uma relação
participativa diante de si mesmo e de seu mundo circundante”. Com uma descrição positiva de tal práxis, caracterizada de
modo variegado como “participação ativa”, “envolvimento existencial”, “cuidado”, Axel Honneth espera preencher o infame
abismo desde o qual enuncia a teoria crítica de extração dialética com uma (outra) ontologia social.

À diferença das tentativas de fornecer um solo seguro à crítica que se baseiam na reconstrução de um paradigma
argumentativo-racional universal, Axel Honneth defende que a apreensão neutra e objetiva do mundo e do outro, o “mero
entendimento das razões”, é precedido pelo reconhecimento, uma atitude de “engajamento afetivo, de uma identificação
prévia” (p. 76). É sob a ótica de tal redescrição em termos de afetos da atitude originária do homem que se dá sua
recuperação da noção de mimesis que perpassa a obra de Theodor W. Adorno — contexto em que, não por acidente, tal
noção nunca recebeu uma conceituação positiva.

Isso não em prejuízo dos princípios teóricos que Axel Honneth não titubeia em explicitar: já com respeito à posição
‘idealista’ e ‘totalizante’ do jovem Lukács, havia assentido a que “por razões de eficácia” fossem delimitadas “as esferas

sociais em que o comportamento observador e indiferente possui um lugar perfeitamente legítimo” (ibid., p. 41).[i]  É
esperado, portanto, que, com respeito ao argumento adorniano contra a fundamentação última e em favor da constelação
como forma lógica, também se ponham os adultos na sala. Seja como for, se a reificação será admitida em certos casos sob
o nome de objetivação, não custa averiguar brevemente como será tratado o campo de objetos que melhor se adequa à
nova terminologia, aquele campo cujo tratamento, além do mais, revela em sua plenitude a distorção operante da noção
adorniana de mimesis: a natureza.

Revisemos as menções a Adorno. De especial importância para Honneth é o seguinte aforismo: “O humano adere à
imitação: o homem somente se torna homem ao imitar outros homens. Nessa conduta, a forma primeira do amor, os
sacerdotes da autenticidade farejam traços daquela utopia que alcançaria abalar a estrutura da dominação.” (ADORNO
2008, p. 151) Arrolando-o inicialmente ao final de uma revisão da pesquisa em psicologia do desenvolvimento, Axel
Honneth afirma sua semelhança com uma tese atribuída a Tomasello e Hobson. Em geral, é admitido nesse campo de
estudos que a assunção da perspectiva do outro é o mecanismo que provê à criança “uma instância corretiva que lhe
permita criar, pela primeira vez, uma representação objetiva dos objetos” (p. 63).

No entanto, contrariamente à tendência cognitivista, esses autores defendem que tal aprendizagem não pode se dar se ela
“não tiver desenvolvido antes um sentimento de vínculo com sua pessoa de referência; pois somente tal identificação
prévia permite à criança […] compreender com interesse suas mudanças de atitude” (p. 66). A anterioridade temporal da
identificação de base afetiva com a pessoa de referência indicaria, ainda que apenas em termos ontogenéticos e não
lógicos, o primado do reconhecimento em relação ao conhecimento. Enquanto a seção discutida visa mais especificamente
uma teoria do reconhecimento intersubjetivo,  com uma nova referência ao aforismo,  o autor esboça uma teoria do
reconhecimento da natureza. O caso é que a assunção de perspectiva do outro tratada pela psicologia do desenvolvimento
dá conta apenas do reconhecimento prévio, afetivo, de outra pessoa.

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a

https://aterraeredonda.com.br/reificacao-um-estudo-de-teoria-do-reconhecimento/


a terra é redonda

Reificação – um estudo de teoria do reconhecimento - 02/01/2023 - 2/5
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

Por essa razão, quanto à tese implícita em György Lukács de que por si só “o tratamento instrumental da natureza viola um
pressuposto necessário de nossas práticas sociais”, Axel Honneth afirma que não vê como demonstrá-la. Será preciso então
uma rota  indireta,  baseada no primado do reconhecimento intersubjetivo,  em defesa do qual  Theodor  Adorno será
convocado. Segundo a leitura de Honneth, Adorno entenderia que, com a formação da dita representação objetiva do
objeto pelo mecanismo da assunção de perspectiva, a criança “conserva na lembrança a perspectiva da pessoa amada, a
quem se sente evidentemente vinculada,  considerando-a como um aspecto adicional  do objeto fixado”;  dessa forma,
reconhecimento da natureza em Theodor Adorno seria “somente respeitar em tais objetos todos os aspectos e significados
singulares que surgiam quando relacionados às atitudes de outras pessoas” (p. 93-94). O reconhecimento da natureza seria
apenas reconhecimento da natureza enquanto ser-para-outro, para o horizonte intersubjetivo estabelecido.

Por entrelaçadas que estejam, deixemos de lado a dimensão psicanalítica dessa leitura para localizar seu problema em
termos epistemológicos. Axel Honneth promete, após seu argumento psicológico, “uma prova sistemática ou categorial” (p.
62)  da  precedência  do  reconhecimento  na  interação  humana.  Propõe-se  que,  para  a  compreensão  adequada  das
manifestações de um interlocutor, interpretá-las “como demandas que sugerem algum tipo de reação” (p. 74) é uma
condição prévia para interpretá-las argumentativamente de modo correto. Mesmo aceitando a premissa questionável de
que “normalmente não [temos] dificuldade para compreender as expressões emocionais dos outros sujeitos” (p.  75),
inicialmente  parece que estamos apenas diante  de uma norma gramatical  pragmática  das  interações  humanas que
admitiria violação na efetividade; isto é, que não se chegou a tematizar a relação lógica imanente entre tal dever-ser e as
interações humanas reais.

Se fosse esse o caso, como pressuposto não-conceitual, afetivamente aferido, mas logicamente necessário de toda lógica, o
reconhecimento se assemelharia ao sentido comum em Kant (2016, p. 134-135), que “não diz que todos irão concordar com
nosso juízo, mas que devem fazê-lo”. No entanto, isso entraria em dissonância com a objeção, que Axel Honneth (2003, p.
270) visa integrar em seu projeto crítico, à inefetividade do dever-ser kantiano, de que ele “deixa sem resposta uma
questão decisiva, visto que não é capaz de identificar o fim da moral em seu todo nos objetivos concretos dos sujeitos
humanos”.

O  autor  acrescenta,  portanto,  que  “também  a  mera  indiferença  ou  sentimentos  negativos”  são  expressões  de  tal
reconhecimento e que “temos de afirmar o valor do outro ao adotarmos a atitude de reconhecimento, mesmo quando, em
um certo momento, o maldizemos ou odiamos” (p. 76). Isto é, mesmo sob a atitude de completa neutralidade frente ao
outro, devemos enxergar uma valoração que reconhece esse outro como sujeito, ainda que tal reconhecimento esteja sob
esquecimento. Nesse caso, contudo, não se vê qual critério restaria para distinguir, em meio àquilo que aparece como
‘outro’ para o sujeito, entre o mero ‘objeto’ e aquilo que ‘vale’ como sujeito reificado. Se nos colocamos no ponto de vista
dito lógico-categorial, não é mais possível acionar a distinção empírica, feita pela criança, em operação na psicologia do
desenvolvimento: a distinção entre coisas legítimas e ilegítimas permanece sem demonstração.

Se não é fornecido um critério lógico-categorial para a distinção, qual é seu conteúdo de experiência? Isso pode ser
esclarecido por um ensaio no qual o autor se dedica a recuperar a dimensão romântica da antropologia estrutural de Lévi-
Strauss. Com sua teoria do princípio da reciprocidade, com a qual provê uma explicação funcional das estruturas de
parentesco e dos mitos, Lévi-Strauss teria atingido “a given datum that cannot be further explained sociologically”, um fato
que “cannot be further traced back to social facts, because they for their part first give rise to the social”. (HONNETH
1995, p. 144) Tratar-se-ia de uma nova versão do estado de natureza, não mais concebido como uma etapa histórica, mas
como invariante cognitiva. Sua facticidade empírica poderia apenas ser explicada de modo causal pela suposição de que
expressa a atividade inconsciente da mente humana.

Como expressão desse inconsciente, no centro do presente ou sacrifício cuja oferta não tem por finalidade a recepção de
um valor equivalente, estaria “[a] feeling of solidarity and primordial accord with every natural life form (bearing an inner
kinship with Adorno’s doctrine of mimesis)” (ibid., p. 148). Enquanto o ensaio se apresenta em grande parte como uma
simples exposição da teoria, pode-se depreender das observações críticas que o concluem a afinidade e a diferença com o
esquema do reconhecimento traçado por Axel Honneth. Este afirma que o método estrutural, que conduz à redução dos
fatos  sociais  a  uma estrutura  lógica,  de  ordem cognitiva,  teria  impossibilitado que Claude Lévi-Strauss  levasse  em
consideração “the affective basis of archaic thought, to which precisely his attention was lead by his romantic interests”
(ibid., p. 149). Da contraposição já vista entre o cognitivismo e a base afetiva, depreende-se que, para Honneth, a resposta

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a



a terra é redonda

Reificação – um estudo de teoria do reconhecimento - 02/01/2023 - 3/5
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

para a questão sobre o inconsciente ao qual Claude Lévi-Strauss remete a explicação causal das estruturas simbólicas seria
seu conceito de reconhecimento prévio, afetivo.

Mesmo sem enveredar pelos meandros da antropologia estrutural, não é preciso lembrar o quanto já se insistiu que, se o
princípio  da  reciprocidade  de  Claude  Lévi-Strauss  descreve  a  função  da  dádiva  ou  sacrifício  como uma invariante
estrutural que implica a abertura primordial à alteridade e à natureza, também pressupõe como invariante a repartição
entre aqueles que contarão como trocantes e aqueles que contarão como bens trocados — e “as mulheres constituem o
bem por excelência” (LÉVI-STRAUSS 1982, p. 102). Mesmo na troca de presentes, a aproximação com o outro se dá às
custas do afastamento de um terceiro que cai à condição de objeto natural subjugado, coisa trocável recoberta pela
projeção da relação intersubjetiva entre os opostos, que contém em germe a forma da relação jurídica.

Pelo menos é essa, em linhas gerais, a tese defendida no excurso sobre Ulisses da Dialética do Esclarecimento, cujo breve
cotejamento ilumina o dito parentesco da reciprocidade de Lévi-Strauss com a mimesis adorniana. Ainda que isso seja
considerado historicismo especulativo sem base antropológica empírica, os autores em questão, em sua reflexão sobre a
troca de “presentes da hospitalidade” o julgam “a meio caminho entre a troca e o sacrifício” (ADORNO; HORKHEIMER
2006, p. 50). Em linhas gerais, a interpretação mágico-religiosa do sacrifício o toma como confluência mística com a
natureza e reimersão na coletividade, como mimesis do divino pelo sacrificado. Essa interpretação aparece para a ratio
como simples racionalização por parte dos sacerdotes, um logro pelo qual estes afirmam sua dominação.

A própria fé dos indivíduos sacrificados no sacrifício, figura primordial da abertura total para a alteridade, aparece desde
já como permeada de reflexão sobre fins frente à pressão coletiva, segundo a qual eles “infligem mais uma vez a si próprios
a injustiça que lhes foi infligida, a fim de poder suportá-la.” (ibid., p. 52) No entanto, levada às suas últimas consequências,
a própria afirmação do eu pela autoconservação implica um sacrifício:  “a hostilidade do eu ao sacrifício incluía um
sacrifício do eu, porque seu preço era a negação da natureza no homem, em vista da dominação sobre a natureza extra-
humana e sobre os outros homens” (ibid., p. 53). A rejeição como engodo da mimese da natureza operada no sacrifício
converte num fim em si a autoconservação, que inicialmente é um meio do protesto contra a injustiça social implicada no
sacrifício. Por fim, a própria ratio da autoconservação deve ser vista como mimética: é o fingir-se de morto que está no
núcleo da astúcia de Ulisses, que “se perde a fim de se ganhar”, que constantemente assente a esse sacrifício do eu como
“pressuposto formal de sua própria decisão racional”.

“Ele tem de reconhecer como um fato os cerimoniais sacrificiais com os quais acaba sempre por se envolver, pois não tem
força para infringi-los. […] na sociedade de classes, todo poderio está ligado à consciência incômoda da própria impotência
diante da natureza física e de seus herdeiros sociais, a maioria. Só a adaptação conscientemente controlada à natureza a
coloca sob o poder dos fisicamente mais fracos. A ratio, que recalca a mimese, não é simplesmente seu contrário. Ela
própria é mimese do que está morto. O espírito subjetivo que exclui a alma da natureza só domina essa natureza privada
da alma imitando sua rigidez e incluindo-se a si mesmo como animista. A imitação se põe a serviço da dominação na

medida em que até o homem se transforma em um antropomorfismo para o homem” (ibid., p. 55).[ii]

Se o próprio humano aparece como antropomórfico, é porque, para a ratio, mesmo a relação a si dos sujeitos deve ser
representada como a de uma coisa com suas propriedades. Com tal sacrifício do eu estamos diante de uma forma inicial do
fenômeno a que Axel Honneth (2018, p. 102), na esteira de György Lukács, se refere como autorreificação, segundo a qual
“a autorrelação dos sujeitos precisa ser pensada segundo o mesmo padrão com que nos relacionamos com o mundo
objetivo”. Axel Honneth não tem dificuldade em reaplicar o esquema elaborado para o reconhecimento intersubjetivo, que
pressupõe a distinção entre coisa e pessoa, e explicar a autorreificação como esquecimento do reconhecimento: “Com o
propósito de saber o que significa, afinal, ter desejos, sentimentos e intenções, precisamos previamente vivenciá-los como

uma parte de nossa própria vida digna de valor” (ibid., p. 113).[iii]

Axel Honneth afirma, porém, que o fato de que nossos sentimentos e desejos não apareçam em sua integridade como fruto
de decisões ativas, mas também como objetos que percebemos passivamente “não significa ter de supor, enquanto fonte
daquele impulso sensível, um objeto que estivesse livre de toda gênese conceitual e que repentinamente, na condição de
vestígio da primeira natureza, causasse um efeito sobre nós” (p. 108). Nesse ponto seria preciso interrogar se tal afinidade
com o  que  aparece  sob  a  forma do  “mundo objetivo”  ou  da  “primeira  natureza”  não  apontaria  para  uma relação
constitutiva com o natural.

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a



a terra é redonda

Reificação – um estudo de teoria do reconhecimento - 02/01/2023 - 4/5
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

Como ficou claro, há para Adorno uma continuidade entre a reificação de si e a dos objetos naturais — isto é, entre o eu e a
natureza. A própria distinção entre ambos, longe de ser naturalizada, é tomada como o núcleo mítico no interior do

esclarecimento, no qual se revela uma imbricação entre imitação e dominação, bem como entre natural e histórico.[iv] No
entanto, a noção de reconhecimento de si de Honneth não faz senão neutralizar abstratamente, por meio do recurso à
noção de identificação afetiva como unidade imediata prévia, a contradição de que, na reflexão solitária, o eu aparece
simultaneamente  como uma atividade  pura  que  se  relaciona  consigo  mesma,  sujeito,  e  como qualidades  imediatas
percebidas passivamente, objeto.

É justamente essa representação do eu que está sob crítica no aforismo das Minima Moralia citado por Axel Honneth:
“Precisamente  como  absoluto  o  indivíduo  não  passa  de  forma  de  reflexão  das  relações  de  propriedade
[Eigentumsverhältnisse]. Ergue-se nele a reivindicação fictícia de que a unidade biológica [das biologisch Eine] anteceda
quanto ao sentido a totalidade social, da qual só é isolada à força, e sua contingência é apresentada como medida da
verdade. Não só o ego está inscrito na sociedade como lhe deve sua existência no sentido mais literal. Todo o seu conteúdo
advém dela, ou da relação com o objeto sem mais” (ADORNO 2008, p. 150; 1951, p. 291).

O uno biológico não antecede, mas é momento do todo social. O isolamento violento, pelo qual seu conteúdo é abstraído, se
preserva na forma que o indivíduo assume: a forma de reflexão das relações de propriedade. Pois para cortar sua afinidade
mimética com a natureza e submetê-la à condição de propriedade, o sujeito precisa representar sua relação com outro
sujeito como uma relação entre coisas: precisa fingir-se de morto e dar ao seu conteúdo, preenchido mimeticamente, a
forma de uma coleção de objetos estranhos. Por isso, mesmo na sua relação consigo mesmo – que advém da relação à
sociedade ou da relação com o objeto –, o indivíduo não pode senão representar-se como proprietário de si.

Essa relação intersubjetiva como relação entre coisas é justamente a “relação contratual na qualidade de pessoas de
direito”, que Axel Honneth (p. 211), ao contrário, pressupõe desde o início que “fala contra a possibilidade de reificação”.
Aqui é atingido o núcleo crítico do conceito de reificação sem o qual, de fato, não resta senão a asseveração triunfalista do
fundamento de que “por baixo da superfície encenada, sempre permanece consciente a diferença ontológica que realmente
existe entre pessoa e coisa” (p. 210). Essa diferença ontológica, longe de ser ‘objetivação’ inocente, é a marca da reificação
da natureza pela qual termina-se na autorreificação e na reificação do outro. Ao cabo de seu percurso, o próprio Axel
Honneth reconhece que sua tentativa de recuperar o conceito de reificação sem a crítica radical da propriedade e da troca
desmorona sobre si mesma. Se não tiver outra valia, ao menos revelou que, assim como um pouco de teoria crítica, um
pouco de reificação é uma coisa perigosa.

*Fábio Bonafini é graduado em letras pela Universidade Federal do Rio de Janeiro (UFRJ).

Referência

Axel Honneth. Reificação: um estudo de teoria do reconhecimento. Tradução: Rúrion Melo. São Paulo, Editora Unesp,
2018, 224 págs (https://amzn.to/3E34wqN).

Bibliografia

ADORNO, T.W. Minima Moralia: Reflexões a partir da vida lesada. Tradução:  Gabriel Cohn. Rio de Janeiro, Azougue
(https://amzn.to/3DWlkjl).

______. Minima Moralia: Reflexionen aus dem beschädigten Leben. Frankfurt am Main: Suhrkamp Verlag, 1951

ADORNO, T.W.; HORKHEIMER, M. Dialética do esclarecimento: Fragmentos filosóficos. Tradução de Guido Antonio de
Almeida. Rio de Janeiro: Jorge Zahar Ed., 2006.

HONNETH, A. Luta por reconhecimento: A gramática moral dos conflitos sociais. Tradução de Luiz Repa. São Paulo: Ed.
34, 2003 (https://amzn.to/3OzcqgM).

______. The Fragmented World of the Social: Essays in Social and Political Philosophy. New York: State University of New
York Press, 1995 (https://amzn.to/3OU1f3o).

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a

https://amzn.to/3E34wqN
https://amzn.to/3DWlkjl
https://amzn.to/3OzcqgM
https://amzn.to/3OU1f3o


a terra é redonda

Reificação – um estudo de teoria do reconhecimento - 02/01/2023 - 5/5
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

KANT, I. Crítica da faculdade de julgar. Tradução de Fernando Costa Mattos. Petrópolis, RJ: Vozes; Bragança Paulista, SP:
Editora Universitária São Francisco, 2016 (https://amzn.to/3sgSs2y).

LÉVI-STRAUSS, C. As estruturas elementares do parentesco.  Tradução de Mariano Ferreira. Petrópolis,  Vozes, 1982
(https://amzn.to/3DSTHYB).

Notas

[i] Se já não fosse claro, uma observação logo no início de Luta por reconhecimento não deixa dúvidas sobre quais esferas o
autor tem em mente: expondo a filosofia política do jovem Hegel, afirma que sua leitura da economia política inglesa já o
havia levado “ao discernimento temperante de que toda organização futura da sociedade depende inevitavelmente de uma
esfera de produção e distribuição de bens mediada pelo mercado, na qual os sujeitos não podem estar incluídos senão pela
liberdade negativa do direito formal” (HONNETH 2003, p. 38).

[ii] Sem aprofundarmo-nos na questão da mulher, é interessante lembrar que sua afinidade socialmente afirmada com os
objetos naturais,  elemento organizativo da troca,  não passa despercebida para os autores:  “Como representante da
natureza, a mulher tornou-se na sociedade burguesa a imagem enigmática da sedução irresistível e da impotência. Ela
espelha assim para a dominação a vã mentira que substitui a reconciliação pela subjugação da natureza.” (DE, p. 65)

[iii] Tal afirmação do valor das próprias vivências se deve a que a noção de reconhecimento afetivo prévio em operação ao
longo de Reificação visa absorver da teoria psicanalítica das relações de objeto (cf. LpR p. 159-177) seu conceito de
“autoconfiança”, uma sedimentação afetiva basal da proteção e do amor maternos que condiciona a “capacidade de estar
só” à certeza imediata do amparo — do mundo reconciliado.

[iv]  Essa é uma tese que atravessa a obra de Adorno, desde a conferência Ideia de História Natural  (“[…] a história
paralisada é natureza, ou o vivente paralisado da natureza é um mero ter-sido histórico” p. 8) até os aforismos sobre o belo
natural da Teoria Estética (“O belo natural, pretensamente a-histórico, possui seu núcleo histórico, isso legitima-o tanto
como relativiza seu conteúdo.” TE, p. 105). Segundo Adorno, isso é “apenas uma interpretação de certos elementos
fundantes da dialética materialista”, isto é, da tese de Marx segundo a qual o humano é um ser natural e “a natureza se
interrelaciona consigo mesma” por meio do homem.

O site A Terra é Redonda existe graças aos nossos leitores e apoiadores.
Ajude-nos a manter esta ideia.Clique aqui e veja como

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a

https://amzn.to/3sgSs2y
https://amzn.to/3DSTHYB
https://aterraeredonda.com.br/CONTRIBUA/

