
a terra é redonda

Sobre a importância de escutar - 16/08/2020 - 1/1
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

Sobre a importância de escutar

Por Érico Andrade *

Wittgenstein já tinha dito que não existe linguagem privada. Ninguém é proprietário da linguagem. Ninguém é proprietário
do tema do racismo. Mas o que devemos aprender é que não podemos falar pelas pessoas sobre a sua experiência subjetiva
do racismo e do seu enfrentamento

Ninguém está autorizado a silenciar ninguém. Nem esse é o propósito da crítica estética ao texto da Lilia Schwarcs, nem
muito menos é isso que está presente no conceito de lugar de fala. Ir por esse caminho afasta o debate de dois pontos
centrais da discussão que se entrelaçam. O lugar do discurso intelectual em relação aos movimentos sociais e os limites da
experiência subjetiva do racismo.

Uma crítica importante ao texto de Lilia Schwarcs é ao ar professoral que o texto exala. Ele está presente nos imperativos
que o recheiam e no subtítulo, não colocado pela autora: “tem que entender”. A intelectualidade que não percebe isso no
texto,  como Wilson Gomes,  parece subscrever,  diferentemente da própria autora,  que o intelectual  tem o poder de
normatizar os movimentos sociais: a sua dinâmica e a sua pauta. Ora como justificar a assertiva de Lilia Schwarcs que
assere que a juventude negra não vai se reconhecer na obra de Beyoncé? É nesse ponto que opera o conceito de lugar de
fala e que parece que a intelectualidade insiste em fazer vistas grossas. Ao afirmar a priori qual será a recepção do público
negro de uma obra, produzida por uma cantora negra, Lilia Schwarcs se autorizou a falar pela negritude. Isto é, ela toma a
palavra das pessoas negras para falar por elas sobre a recepção de uma obra de uma artista negra.

Esse me parece ser o ponto. Ou seja, Lilia Schwarcs como qualquer pessoa branca não apenas pode como deve falar sobre
a produção cultural e intelectual da negritude porque o racismo embora seja uma criação dos brancos, ele só pode ser
desfeito numa relação dialética que envolva pessoas brancas e negras. O racismo precisa ser falado, conversado por todas
as pessoas, mesmo por aquelas que não estão ligadas diretamente ao movimento negro como afirma estar Maria Rita Kehl.
Então, o lugar de fala não é para silenciar as pessoas brancas quanto às questões negras ou só permitir que elas falem
apenas quando forem próximas de pessoas negras, mas é para orientá-las a não falar pelas pessoas negras da experiência
subjetiva da negritude.

E aqui entro no segundo ponto: a experiência subjetiva do racismo. Fanon é contundente quando narra a experiência por
meio da qual ele tornou-se negro. O caráter fenomenologicamente subjetivo dessa experiência não é acessível às pessoas
brancas. É por isso que as pessoas brancas não podem falar, desde o ponto de vista subjetivo, da experiência existencial do
racismo. Isso, contudo, não quer dizer que elas não possam falar sobre o racismo como uma estrutura social de opressão,
nem muito menos que elas não podem ter empatia pela causa negra. Aliás, elas devem falar disso e avaliar em que medida
não estão reproduzindo essas estruturas.

Wittgenstein já tinha dito que não existe linguagem privada. Ninguém é proprietário da linguagem. Ninguém é proprietário
do tema do racismo. Mas o que devemos aprender é que não podemos falar pelas pessoas sobre a sua experiência subjetiva
do racismo e do seu enfrentamento. E isso não impede ninguém de discutir esteticamente uma obra produzida por pessoas
negras, mas apenas pontua que não se deve falar por elas sobre o modo como irão recepcionar a obra. O que escapa da
branquitude  é  essa  experiência  subjetiva  do  racismo.  Sobre  ela  a  branquitude  não  pode  falar  e,  parafraseando
Wittgenstein, é melhor escutar.

*Érico Andrade é professor do Departamento de Filosofia da Universidade Federal de Pernambuco (UFPE).

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a

https://aterraeredonda.com.br/sobre-a-importancia-de-escutar/

