
a terra é redonda

Sonho de arquivo - 03/12/2022 - 1/8
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

Sonho de arquivo

Por GABRIEL AUGUSTO DE CARVALHO SANCHES*

As potencialidades abertas por um conceito de arquivo que leve em consideração a psicanálise naquilo que lhe é próprio

“Em cada cabeça um mundo a mudar\ Se somos a soma de tantas subtrações\ Outras gerações
vão nos multiplicar\ O saldo é a semente plantada nos corações, ações\ De Outras cabeças que

possam sonhar” (Raimundo Sodré, Maio 68).
 

O arquivo e o mal
“Por que reelaborar hoje um conceito do arquivo? Numa única e mesma configuração, a um só tempo técnica e política,
ética e jurídica?” “A quem cabe, em última instância, a autoridade sobre a instituição do arquivo?” (2001, p. 7) São estas as
questões que abrem a conferência proferida por Jacques Derrida intitulada Mal de arquivo: uma impressão freudiana, as
escolhemos também para iniciar este ensaio já que temos o objetivo de examinar quais as potencialidades abertas por um
conceito de arquivo que leve em consideração a psicanálise naquilo que lhe é próprio. Trata-se de tomá-la como uma
ciência não apenas da memória, mas também e sobretudo como uma ciência dos arquivos.

Para tanto, é preciso já de início diferenciar a memória do arquivo para só então tentar examinar o que se entende por
arquivo e qual a promessa que sua definição porta não só para o futuro do arquivo, mas também para o próprio futuro do
conceito em geral, isto é, da possibilidade de conceituação,

Pois o arquivo, se esta palavra ou esta figura se estabiliza em alguma significação, não será jamais a memória nem a
anamnese  em sua ex-periência espontânea, viva e interior. Bem ao contrário: o arquivo tem lugar em lugar da falta
originária e estrutural da chamada memória. (DERRIDA, 2001, p. 22)

Sendo assim, o arquivo pressupõe um suporte (material ou virtual), uma prótese ou um  representante mnemotécnico, isto
é, da memória. Trata-se de um lugar, de um topos, de um oikos, de uma casa. Trata-se, em suma, de um princípio de
domiciliação da memória que Derrida buscará na figura do arkheîon grego, residência dos magistrados, os arcontes, isto é,
aqueles que dizem a lei. O arquivo está, pois, colocado entre o topos e o nomos, o começo e o comando, a casa e a lei:
arkhê. Logo, o arquivo é depositado num lugar e confiado a um arconte que tem sobre ele o poder legítimo de interpretá-
lo.

“É bem verdade que o conceito de arquivo abriga em si mesmo esta memória do nome arkhê. Mas também se conserva ao
abrigo desta memória que ele abriga: é o mesmo que dizer que a esquece” (p. 12), a recalca. Digamos que este conceito de
arquivo não é fácil de arquivar. Não se entrega facilmente ao nos determos sobre um documento. Podemos captá-lo apenas
através dessa exterioridade representada pelo documento, o arquivo tem, pois, lugar num fora. Isso nos leva a descobrir
um outro princípio do arquivo, o de consignação, de unificação, de identificação e de classificação. Portanto, “não há
arquivo sem um lugar de consignação, sem uma técnica de repetição e sem uma certa exterioridade. Não há arquivo sem

exterior” (DERRIDA, 2001, p. 22).[i]

Esse lugar exterior é quem dá a possibilidade de rememoração, de reprodução, de reimpressão e de repetição. Esta,

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a

https://aterraeredonda.com.br/sonho-de-arquivo/


a terra é redonda

Sonho de arquivo - 03/12/2022 - 2/8
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

porém, está indissociavelmente ligada à pulsão de morte [de destruição] na forma de compulsão à repetição. Logo, o
arquivo só tem lugar no lugar que o expõe à destruição.

Esta pulsão com três nomes é muda. Ela trabalha, mas, uma vez que trabalha sempre em silêncio, não deixa nunca nenhum
arquivo que lhe seja próprio. Ela destrói seu próprio arquivo antecipadamente, como se ali estivesse, na verdade, a
motivação mesma de seu movimento mais característico. Ela trabalha para destruir o arquivo. (DERRIDA, 2001, p. 21)

A pulsão de morte é, pois, arquiviolítica, ela não deixa monumento, documento. Ela não deixa rastro senão seu simulacro
erótico. Ela não leva somente ao esquecimento, mas ao apagamento radical do arquivo. Em suma, “a pulsão de morte não é
um princípio. Ela ameaça de fato todo principado, todo primado arcôntico, todo desejo de arquivo. É a isto que mais tarde
chamaremos de mal de arquivo” (DERRIDA, 2001, p. 23), isto é, esse sofrimento, esse sintoma que é desejar o arquivo, mas
não poder tê-lo, ansia-lo e não poder constituí-lo. Sem essa contradição interna, sem a ameaça da pulsão de morte, sem
esse mal de arquivo não haveria desejo de arquivo, porém, essa ameaça não tem limite, ela varre as condições mesmas da
conservação, ela abusa de seus poderes e implica, no infinito, o mal radical, o mal pelo mal, a destruição total e completa
do arquivo. Abre-se, então, toda uma frente de disputa, uma dimensão ético-política do arquivo.

Daí se segue, certamente, que a psicanálise freudiana propõe de fato uma nova teoria do arquivo; leva em conta uma
tópica e uma pulsão de morte sem as quais não haveria, com efeito, para o arquivo, nenhum desejo nem nenhuma
possibilidade. (DERRIDA, 2001, p. 44)

Essas contradições internas ao arquivo, sua função de produtor e destruidor de traços mnêmicos, o aproximam do aparelho
psíquico. Freud tentou levar a cabo uma representação [um modelo técnico] exterior do funcionamento do aparelho
psíquico nas notas sobre o Bloco Mágico (2011). Sendo assim, “tendo em conta a multiplicidade de lugares no aparelho
psíquico, o Bloco mágico integra também, no próprio interior da psykhe, a necessidade de um certo exterior, de certas
fronteiras entre o dentro e o fora” (DERRIDA, 2001, p. 31). Ele imprime a idéia de um arquivo psíquico distinto da memória
espontânea, uma memória protética, um suporte material. Com ele, “a teoria da psicanálise tornou-se, portanto, uma teoria
do arquivo e não somente uma teoria da memória” (DERRIDA, 2001, p. 32).

Diante  de  todo  esse  principado  arcôntico  montado  e  descrito,  a  psicanálise  freudiana  funciona  como princípio  de
contestação na medida em que insere a descontinuidade no arquivo e rompe com a possibilidade de consignação. Ao
mesmo tempo, a psicanálise penetra na intimidade, na domesticidade, a descortina, a arquiva e a torna pública rompendo
com o princípio topológico de domiciliação. Ainda impõe ou expõe uma outra temporalidade que não aquela sequencial dos
arquivos, mas uma temporalidade em saltos, em regressões, em reminiscências, em repetição e em justaposição. Portanto,
a psicanálise “não poupa nenhum conceito classificatório e nenhuma organização do arquivo. A ordem não está mais
garantida”, “os limites, as fronteiras, as distinções terão sido sacudidos” por ela (DERRIDA, 2001, p. 15). Cabe, pois,
buscar na assinatura freudiana um outro conceito de arquivo, de arquivamento e de história.

Há ainda uma outra distinção conceitual da psicanálise que pode servir a uma ciência dos arquivos, trata-se da distinção
entre Verdrängung e Uterdrückung, isto é, entre recalque e repressão. Recalque diz respeito à operação que permanece
inconsciente em sua operação e em seu resultado e que faz com que o conteúdo recalcado perdure no inconsciente. Já a
repressão é uma segunda censura, entre o consciente e o pré-consciente, de um afeto, isto é, daquilo que não se pode
recalcar,  mas  tão  somente  se  deslocar  e,  pois,  esvai-se  tão  logo  encontre  descarga.  Essa  distinção  “bastaria  para
revolucionar a paisagem tranquila de todo saber histórico” (DERRIDA, 2001, p. 43).

 

O arquivo e o conceito
O subtítulo do livro de Jacques Derrida, “Uma impressão freudiana”, nos dá uma pista para compreender o conceito de
arquivo. Por impressão entendemos algo vago, que tem lugar no vazio da memória, uma noção que se opõe ao rigor do
conceito. O que pensar de uma ciência do arquivo sem o seu conceito, sem o futuro do conceito de arquivo, sem o próprio
conceito de futuro. Essa indefinição ocorre porque o arquivo é sempre contraditório, está sempre disjunto entre duas
forças: as de conservação [Eros] e as de esquecimento [Thanatos]. Essa contradição interna dos arquivos, essa disjunção
implica, pois, que o conceito de arquivo seja necessariamente incompleto, há algo nele que permanece recalcado ou

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a



a terra é redonda

Sonho de arquivo - 03/12/2022 - 3/8
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

reprimido e que dá a possibilidade da reconceituação. Não dispormos ainda de um conceito dado de arquivo não é, todavia,
uma insuficiência conceitual, teórica ou epistemológica, mas sim nos abre um horizonte de transformação do conceito, uma
certa indeterminação recalcada a espera por ser tratada.

“Não se trata de um conceito do qual nós disporíamos ou não disporíamos já sobre o tema do passado, um conceito
arquivável de arquivo. Trata-se do futuro, a própria questão do futuro, a questão de uma resposta, de uma promessa de
uma responsabilidade para amanhã. O arquivo, se queremos saber o que isto teria querido dizer, nós só o saberemos num
tempo por vir (…). Uma messianidade espectral atravessa o conceito de arquivo” (DERRIDA, 2001, p. 51).

O conceito de arquivo cujo vetor aponta para o futuro precisa, porém, incluir a psicanálise em tudo aquilo que ela pode
oferecer à economia da memória, seus suportes, seus traços, seus documentos e suas formas psíquicas ou técno-protéticas.
Precisa incluir, pois, os dois tipos de memória expostos por Freud em seu Moisés:  a lembrança de uma experiência
ancestral e o caráter biologicamente adquirido. Nesse sentido, a sua teoria não se reduz a adesão a uma doutrina biológica
dos caracteres adquiridos, a uma espécie de lamarckismo, mas contém também uma teoria da memória transgeracional e
transindividual ligada a impressões exteriores. É sobre esta memória que assenta-se a sua tópica que não tem nada a ver
com a anatomia cerebral e que não se reduz facilmente a dimensão filogenética. Portanto, uma ciência dos arquivos não
pode prescindir da psicanálise uma vez que sem a colocação em causa dessa memória transgeracional de força irreprimível
não haveria qualquer arquivo.

Portanto, a proposta da psicanálise é justamente analisar os sintomas que atestam um arquivo onde o historiador não
identifica nada, analisar arquivos na ausência da memória espontânea, arquivos interditados, recalcados. Ela sustenta,
então, a posição de que o inconsciente é capaz de reter a memória, mesmo se houve recalque, “pois o recalque arquiva
também aquilo cujo arquivo ele dissimula ou encripta” (DERRIDA, 2001, p. 86) e o objetivo da análise [de arquivos] é
justamente desencripta-lo, decifrá-lo. Portanto, é preciso considerar um arquivo do virtual que ocorre num tempo e num
espaço  outros,  para  concebê-lo,  é,  no  entanto,  necessário  reestruturar  o  nosso  conceito  de  arquivo  herdado  da
historiografia e só será possível fazer isso no futuro, no por-vir.

 

Freud e a memória
Paremos um instante para analisar a obra freudiana. Já no início do desenvolvimento de sua metapsicologia, no Projeto
para uma psicologia científica (1982), Freud estabelece o inconsciente como um sistema de memória e identifica, como
fizemos com o arquivo, os limites problemáticos da memória consciente, viva e espontânea. Isso o obrigou a considerar o
recalque como condição de possibilidade de uma memória inconsciente. Nesse sentido, o recalque produz memória. Essa
ideia  já  é  o  suficiente para dar  uma resposta à  questão de Gueller  (2005):  “Por que nos lembramos mais  do que
esquecemos do que daquilo que conseguimos lembrar?” (p. 53).

De um modo ou de outro, essa questão pressupõe a diferenciação que Paul Ricoeur (2007) faz entre memorialização e

recordação. Esta diferente daquela pressupõe o esquecimento, o recalque.[ii] A partir dessa distinção, podemos sustentar
que o arquivo tem a função de recordação e não de memorização. Desse modo, o arquivo também pressupõe o recalque
[sem o qual não haveria mal de arquivo], isto é, a impossibilidade absoluta de esquecimento, uma vez que tudo aquilo que é
recalcado perdura como um conteúdo psíquico inconsciente e, como tal, tem influência decisiva na vida psíquica como o
outro infamiliar de nós mesmos.

Os sintomas seriam justamente a exemplificação de uma memória inconsciente, um lugar da memória entre o lembrar e o
esquecer, isto é, nem inteiramente lembrada, nem inteiramente esquecida. “Os sintomas neuróticos (…) revelariam que um
trabalho inconsciente se põe em marcha produzindo efeitos que condenam o sujeito ao não esquecimento e, ao mesmo
tempo, o impedem de lembrar” (ENDO, 2018, p. 80). Os conteúdos assim recalcados passam a frequentar, no sintoma,
caminhos infamiliares, situam-se fora do tempo, ou melhor num tempo de repetição. São esses conteúdos recalcados e
compulsivamente repetidos que constituem o outro infamiliar, uma vez que, como diz Freud, a compulsão à repetição é a
fonte do sentimento infamiliar e este não é senão “algo que deveria permanecer oculto, mas veio à tona” (2019, p. 87). É
esse retorno do recalcado, como veremos, que possibilitará a partir dos arquivos a emergência de conteúdos outros que

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a



a terra é redonda

Sonho de arquivo - 03/12/2022 - 4/8
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

são a condição de possibilidade da escrita de uma nova história.

No entanto, no “Projeto…” (1982), Freud ainda está ligado ao ponto de vista anatômico. Como neurologista, ele concebe o
psiquismo em termos neuronais, ideia que ele abandonará mais tarde, mantendo, porém, a ideia de uma dinâmica, uma
tópica e uma economia psíquicas que já está presente entre os neurônios fi e os psi. O próprio desenvolvimento teórico
freudiano atesta, pois, essa ideia de que o recalque mantém certos traços que podem ser elaborados posteriormente. Nesse
texto, ele concebe ainda a memória como um reservatório de conteúdos e o esquecimento como seu vazio, trabalha, assim,
no campo da memorialização. Isso é especialmente claro no método catártico que consiste em reconstituir uma lembrança,
rememorá-la, dar a ela uma ex-pressão, expeli-la para fora, abreagi-la. Vemos aí o scholar falando, Freud o neurologista,
arqueólogo que entende a memória num tempo linear, progressivo.

Será só com a teoria da fantasia que ele passará a dar maior atenção aos fenômenos da recordação. Não se trata mais de
provocar uma abrreação, isto é, de rememorar, mas de fazer recordar algo que não é inteiramente verdade, mas que

contém uma parte de verdade[iii], essa parte que se abre para o futuro, para a alteridade e que, no entanto, é ou está
recalcada.

A operação do re-calque será a que impede a vinda das representações à consciência como mecanismo psíquico defensivo,
mas será a mola propulsora daquilo que insiste em re-aparecer e falar no sujeito, um garantidor da memória na medida em
que se ocupará inevitavelmente da produção de restos, re-atualizações cifradas, re-tornos em forma de rastros enigmáticos
que demandarão sua decifragem. (VERÍSSIMO & ENDO, 2020, p. 776)

É disso, pois, que se trata o mal de arquivo, o desejo irresistível e irrealizável de conceituar o arquivo, de tomá-lo como um
todo, uma totalidade. Ele se abre para o futuro justamente porque sempre há uma parte de verdade que nele mesmo
assinala o outro, a alteridade. É essa parte infamiliar, do outro, indeterminável que permite novas interpretações, que
permite a diferença, entender diferentemente, interpretar de outra forma. É também essa parte que exige decifração e
análise. É por isso que Jacques Derrida diz: “Cada vez que a palavra ‘unheimlich’ aparece no texto freudiano (…), podemos
localizar uma indomável indecibilidade na axiomática, na epistemologia, na lógica, na ordem do discurso e dos enunciados”
(2001, p. 62), indecibilidade que é, no entanto, decisiva para pensar diferentemente.

 

O arquivo e o outro
O princípio de consignação do arquivo atesta uma violência, uma violência arquival de um “nós” imposto sem contrato. “A
reunião sobre si mesmo do Um não é jamais não-violenta e nem a auto-afirmação do Único, a lei do arconte, a lei da
consignação que organiza o arquivo. A consignação não ocorre nunca sem essa pressão excessiva (…) da qual o recalque e
a repressão são figuras representativas” (DERRIDA, 2001, p. 99-100).

O arquivo se institui, assim, através da unidade que exclui o outro, o diferente, uma vez que há aquivo, “Uma vez que há o
Um, há o assassinato, a ferida, o traumatismo. O Um se resguarda do outro. Protege-se contra o outro, mas no movimento
desta violência ciumenta comporta em si mesmo, guardando-a, a alteridade ou a diferença de si (a diferença para consigo)
que o faz Um. O “Um que difere de si mesmo”. O um como o centro. Ao mesmo tempo, mas num mesmo tempo disjunto, o
Um esquece de se lembrar a si mesmo, ele guarda e apaga o arquivo desta injustiça que ele é. Desta violência que ele faz.
O Um se faz violência. Viola-se e violenta-se, mas se institui também em violência” (DERRIDA, 2001, p. 100).

Essa é, pois, a dialética do arquivo, ao se constituir, ele guarda como que recalcada a diferença, ele a comporta como um
resto e é justamente este que se abre para o futuro, é ele que precisamos buscar, recordar. A história da diferença, dos
outros, dos excluídos do princípio arcôntico, isto é, de consignação do arquivo. O outro é o duplo infamiliar do Um que se
mostra numa primeira leitura do arquivo. É essa identidade do Um consigo mesmo, no arquivo, que liga a injunção de
memória [memorialização] à repetição de si que se refaz toda vez que se afirma a identidade de um arquivo, repete-se a
violência que o institui como tal. É tão somente pela repressão, pelo recalque do outro, da diferença que o Um devém
Único.

Derrida não nos dá, porém, a saída dessa dialética, só podemos pensá-la se tomarmos emprestado a ideia de um devir-
outro que se operaria na diferença do Um consigo mesmo feita somente em análise pela constatação de que o Eu, o Um é

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a



a terra é redonda

Sonho de arquivo - 03/12/2022 - 5/8
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

sempre disjunto. Nesse sentido, é preciso inserir no arquivo a operação de uma síntese disjuntiva, a quebra, a ruptura, o
desvio que abre novos caminhos, novas possibilidades, novas alternativas (DELEUZE & GUATTARI, 2011). Estas não são,
porém, mutuamente excludentes, mas ficam registradas, arquivadas como possibilidades igualmente possíveis. Somente
assim podemos esconjurar a repetição, a pulsão de morte, a violência do esquecimento do coração do por-vir, daquela
messianidade apresentada por Derrida.

Encontraríamos, assim, uma saída da ideia de Derrida de que “não haveria porvir [mal de arquivo] sem repetição” (2001, p.
102), sem a violência edipiana que “inscreve a sobre-repressão na instituição arcôntica do arquivo” (p. 102).

Freud foi provavelmente o primeiro a perceber isso e a operar uma síntese disjuntiva inclusiva. Jacques Derrida também a
percebeu na leitura de Freud, porém, não deu o passo necessário para a saída da dialética.

Esta seria talvez a razão pela qual Freud não teria aceitado, sob esta forma, a alternativa entre o futuro e o passado de
Édipo, nem entre a “esperança” e a “desesperança”, o judeu e o não-judeu, o futuro e a repetição. Um se torna, feliz ou
infelizmente, a condição do outro. E o Outro a condição do Um. (DERRIDA, 2001, p. 101)

Portanto, a análise do arquivo recolocaria a questão ética diante da qual Freud (2020) teria vacilado, a saber, a do outro
ameaçador. Ele chega a essa questão ao identificar a necessidade que a cultura teria de ligar os indivíduos libidinalmente,

isto é, estabelecer entre eles fortes identificações a tal ponto que faça com que um ame o outro como ama a si mesmo,[iv]

mesmo que não se conheçam. Nesse sentido, o trabalho da cultura consistiria em criar esse “nós”, essa identidade que
exclui aqueles que são demasiado diferentes, inconformados, anormais. Estes seriam, nesse esquema, funcionais já que
fortaleceriam os laços identificatórios entre os membros da comunidade uma vez que apareceriam como inimigos externos,
perigos ao patrimônio biológico da raça pura.

É possível, pois, a partir dos arquivos, desvelar aquilo que Foucault (2010a) denomina de uma contra-história da luta de
raças; ela revela sob o deslumbre da ordem uma divisão do corpo social  em que uns são destituídos de glória,  de
genealogia e de memória. Estes não merecem que seus feitos sejam narrados e permanecem, pois, no silêncio e na
obscuridade dos  arquivos  como vidas  infames (FOUCAULT,  2003),  isto  é,  vidas  que só  subsistem no mutismo dos
documentos que dão testemunho do funcionamento de um recalcamento arquivístico que os condenou ao esquecimento.

Essa contra-história é o protótipo do que será e do que foi a genealogia. Esta se contrapõe, justamente, aos “efeitos
centralizadores de poder que são vinculados à instituição e ao funcionamento de um discurso científico organizado no
interior  de uma sociedade” (FOUCAULT,  2010a,  p.  10),  contrapõe-se ao Um e ao Único.  Trata-se de opor saberes
descontínuos e desqualificados, inscritos nos porões dos arquivos, contra a instância [teórica] unitária “que pretenderia
filtrá-los, hierarquizá-los, ordená-los em nome de um conhecimento verdadeiro, em nome dos direitos de uma ciência que
seria possuída por alguns” (FOUCAULT, 2010a, p. 10), isto é, contra o princípio arcôntico de consignação.

 

O sonho e o arquivo
O arquivo e sua interpretação se aproxima, ainda, em demasia da interpretação dos sonhos (FREUD, 1974a) na medida em
que estes também possuem uma parte de verdade, o conteúdo latente. A questão da memória, nos sonhos, complica-se e se
reposiciona  justamente  na  chave  da  recordação  que  é  também  uma  criação.  Assim,  o  sonho  rompe  com  aquela
temporalidade vetorizada do scholar. O sonho opera outras duas rupturas identificadas por Jacques Derrida (1995): em

relação à diferença radical entre significante e significado[v] e em relação à gramática.[vi] Nesse sentido, em O trabalho dos
sonhos, Freud (1974b) instaura uma noção própria de temporalidade que é o tempo da associação, do latim associare

juntar, ligar com um fio de Ariadne[vii] palavras que a despeito de seu significado distinto possuem significantes próximos.
Trata-se do tempo da transposição linguística, tempo aberto para construções infinitas.

No sonho, “tudo é lembrado e tudo é esquecido” (ENDO, 2018, p. 83), ou melhor, uma parte é lembrada e outra é
esquecida e esta é justamente aquela que parece conter a verdade última dos sonhos, apenas parece porque o que a
psicanálise faz é estilhaça-la. É preciso, desde então, recolher seus fragmentos e tentar montar, como um bricoleur ou
como um surrealista, a sua paisagem. É indicativo que Endo nos diga que aquilo que “o material onírico oferece é a

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a



a terra é redonda

Sonho de arquivo - 03/12/2022 - 6/8
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

latência dos vazios” (2018, p. 83). É o mesmo que o arquivo, enquanto lugar da falta estrutural da memória, nos oferece:
espaços outros para se interpretar e interpretando fazer-se outro, outro do outro, recusar a identidade do Um e do Mesmo,
devir-outro.

Desse modo, o arquivo e o sonho, suas interpretações, contribuem para a construção mesma do sujeito. “É a própria reação
que ocorre no sonhar [e na leitura dos documentos]. Um sujeito que recria seu próprio itinerário a partir de pistas
aparentemente aleatória e impossíveis de seguir” (ENDO, 2018, p. 84). Tanto nos sonhos, quanto no amontoado de folhas,
de fichas e de pastas que compõem um arquivo, encontramos essa desordem que nos oferece as peças para montar aquela
paisagem surrealista, aquela “verdade histórica” de que nos fala Freud em Moisés e o monoteísmo. “O sonho (…) tal como
o arquivo derridiano compreende o mal em seu cerne, ou seja, a dimensão fragmentária, indefinida, incompleta, disjunta,
nebulosa, disforme” (VERÍSSIMO & ENDO, 2020, p. 778). Verdade dos documentos, verdade dos sonhos, verdade de si.
Ler o arquivo é, pois, sonhar e sonhando devir-outro.

Então, o que vale para a interpretação dos sonhos vale para a dos arquivos: “Os sonhos rejeitam, todas as noites, a lógica
linear e factual, as verdades últimas, definitivas e inexoráveis e as posições de consenso e de ordem. Os sonhos jogam com
as certezas como cartas num baralho. Nos sonhos está a verdade singular, arranjada e rearranjada, enquanto se revela e
se oculta o lembrado, para sempre mantido esquecido e o esquecido jamais inteiramente lembrado. No sonho não há o que
buscar,  o que ele revela é o que eventualmente poderá ser criado a partir  dos traços que ele expõe,  (…) entre a
multiplicidade de formas fragmentárias, indefinidas e obtusas os sonhos instauram a criação psíquica e seu laço com a
alteridade” (ENDO, 2018, p. 84).

A criação dos sonhos bem como a dos arquivos não é, todavia, somente uma [mnemo] técnica de si, mas também dos
outros, isto é, do mundo. Nesse sentido, o sonho como a fantasia tem por função resguardar o sujeito das tensões entre o
desejo e o mundo, possibilitando a criação de mundos outros. Da mesma forma, o arquivo, como suporte repetível que nos
desperta o sentimento de infamiliaridade, funciona também como mecanismo de defesa da objeção imposta pela realidade,
podemos fazer outros usos subversivos dos arquivos, resgatar a concepção animista e construir novos mundos através do
quebra-cabeças que montamos com as peças oferecidas pelos arquivos.

Assim, podemos estender aquilo que Freud (1974b) diz sobre os sonhos transformarem enunciados no subjuntivo para o
presente do indicativo aos arquivos. Desse modo, eles nos revelariam a plasticidade da história,  a contingência e a
arbitrariedade dos acontecimentos e nos abrem assim o futuro como diferença na medida em que tudo o que é decisivo um
dia foi impossível. Nos recordariam que tudo o que aparece nos documentos no presente do indicativo foi um dia um
enunciado no subjuntivo, isto é, um desejo.

 

O arquivo e a problematização
Trata-se de aderir à descontinuidade, isto é, não tomar o passado pelo passado, mas fazê-lo de argila flexível (NIETZSCHE,
2009), fazer dele uma experiência única, tirar a sua potencialidade para o presente. Trata-se de escovar a história a
contrapelo para “arrancar a tradição ao conformismo, que quer apoderar-se dela” (BENJAMIN, 2012, p. 243-244). Ao
aderir ao descontínuo nietzschiano entendido como a afirmação da singularidade dos acontecimentos contra uma história
orientada teleologicamente. Voltando-se para o que há de despropositado, imprevisível e inocente no devir, podemos fazer
emergir as descontinuidades, os acidentes, os desvios e as rupturas temporais que só se captam na descontinuidade
mesma dos documentos. Não é à toa que Foucault (2010b) nos diz que os documentos não são matéria inerte a partir da
qual reconstruímos o real, mas sim um tecido que podemos recortar, costurar etc., ele foi um grande leitor de Nietzsche.

Com Foucault, o tema da descontinuidade se torna objeto específico de investigações com os “casos” que vão servir de
fonte para os seus trabalhos junto aos arquivos. O problema que aparece nessas pesquisas é: “que tipo de unidade a
diversidade – quando plenamente assumida – é capaz de produzir?” (REVEL, 2004, p.74).

A noção de caso designa, no vocabulário corrente, um fato isolado que, no entanto, busca-se, por um golpe de força,
ordenar, isto é, aproximar de uma regra geral. Em contraposição, Foucault a designa como aquilo que justamente escapa à
ordem e que afirma o extraordinário. O caso é sempre real, mas realidade que transborda a si mesma, realidade infamiliar,

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a



a terra é redonda

Sonho de arquivo - 03/12/2022 - 7/8
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

pois são casos que, embora reais, ampliam as possibilidades de existência exatamente por fugir à ordem do discurso e,
exatamente por isso, buscou-se esquecê-los, recalcá-los nas profundezas empoeiradas dos arquivos. Trata-se de tratá-los
através do nosso mal de arquivo, desse sintoma que os obriga a retornar uma vez mais.

Os arquivos servem, assim, à problematização histórica do presente.  Por problematização entende-se o conjunto de
práticas que faz algo, anteriormente evidente, entrar no jogo do verdadeiro e do falso, isto é, torna-se objeto de discussão e
de reflexão. A problematização implica, então, um verdadeiro exercício crítico do pensamento e corresponde a uma
ontologia da diferença, isto é, por que as coisas são o que são e não são diferentemente? Portanto, se a descontinuidade, o
acaso, o devir é o fundamento do ser, as possibilidades de existência são infinitas, abrindo, assim, múltiplos espaços de
liberdade.

Logo, o engajamento com os arquivos recoloca a nós a questão iluminista de quem somos nós? Como podemos ser
diferentemente? Como rejeitar esse “nós”, contrato assinado sem consentimento, imposição de uma identidade numa
situação de heteronomia absoluta. A violência dessa dissimetria é a violência arquival, a violência de quem fala por um
outro, violência comunitária que “se dá cada vez que nos dirigimos a alguém supondo, quer dizer, impondo um ‘nós’ e
portanto inscrevendo o outro nesta situação de bebê fantasma e patriáquico ao mesmo tempo” (DERRIDA, 2001, p. 57)

Ainda assim, perguntar quem somos nós abre a possibilidade de ruptura e da mudança pela contingência histórica do
presente, não tratando este a partir de uma totalidade ou de um acabamento futuro [um télos], mas antes buscando a
diferença em relação ao ontem. Trata-se, então, de uma ontologia crítica do presente, uma busca pela diferença que
caracteriza a atitude da modernidade da qual Foucault (1994) transforma em exercício filosófico, em ética, que pensa a
diferença para pensar o comum.

*Gabriel Augusto de Carvalho Sanches é mestrando em sociologia na USP.

Referências

BENJAMIN, W. Teses sobre a história. in: Obras escolhidas, Vol. 1, trad. Sérgio Paulo Rouanet. São Paulo: Brasiliense,
2012.

DERRIDA, J. Freud e a cena da escritura. In: A escritura e a diferença. São Paulo: Perspectiva, 1995.

DERRIDA, J. Mal de arquivo: uma impressão freudiana. Rio de Janeiro: Relume Dumará, 2001.

DELEUZE, G. Mistério de Ariadne segundo Nietzsche. In: Crítica e Clínica. São Paulo: Editora 34, 2011.

DELEUZE, G., GUATTARI, F. O Anti-Édipo: capitalismo e esquizofrenia. São Paulo: Editora 34, 2011.

ENDO, P. C. Freud, o inconsciente, a des-memória, a in-memória e os paradoxos do esquecimento, do sonho e do real de
Auschwitz. Percurso: Revista de Psicanálise, n. 60, 2018.

FOUCAULT, M. Qu’est-ce que les Lumières? In: Dits et écrits, vol. IV. Paris: Gallimard, 1994.

FOUCAULT, M. A vida dos homens infames. In: Estratégia, poder-saber. Ditos e escritos IV.  Rio de Janeiro: Forense
Universitária, 2003.

FOUCAULT, M.  Em defesa da sociedade: curso no Collège de France (1975-1976). São Paulo: Editora WMF Martins
Fontes, 2010a.

FOUCAULT, M. A arqueologia do saber. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 2010b.

FREUD, S. A interpretação dos sonhos: A psicologia dos processos oníricos (1900). In: Edição Standard Brasileira das
Obras Completas de Sigmund Freud. Rio de Janeiro: Imago, 1974a.

FREUD, S. O trabalho dos sonhos (1905). In: Edição Standard Brasileira das Obras Completas de Sigmund Freud. Rio de
Janeiro: Imago, 1974b.

FREUD, S. Proyecto de psicología (1950 [1895]). In: Obras Completas vol. 1. Buenos Aires: Amorrortu, 1982.

FREUD, S. Nota sobre o Bloco Mágico (1925). In: Obras Completas vol. 16. São Paulo: Companhia das Letras, 2011.

FREUD, S. O infamiliar (1919). In: Obras incompletas de Freud. São Paulo: Autêntica, 2019.

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a



a terra é redonda

Sonho de arquivo - 03/12/2022 - 8/8
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

FREUD, S. O mal-estar na cultura (1930). In: Obras incompletas de Freud. São Paulo: Autêntica, 2020.

GUELLER, A. S. Vestígios do tempo. Paradoxos da atemporalidade no pensamento freudiano. São Paulo: Arte e Ciência,
2005.

NIETZSCHE, F. Wagner em Bayreuth. Rio de Janeiro: Zahar, 2009.

REVEL. J. O pensamento vertical: uma ética da problematização. In: GROS, F. (org.) Foucault, a coragem da verdade.
Tradução de Marcos Marcionilo. São Paulo: Parábola Editorial, 2004.

RICOEUR, P. A memória, a história, o esquecimento. Campinas: Editora da Unicamp, 2007.

VERÍSSIMO, T. C.,  ENDO, P. C. O arquivo, a memória, o mal: interfaces da psicanálise no mal de arquivo. Revista
Latinoamericana de Psicopatologia Fundamental, v. 23, n. 4, 2020.

Notas

[i] Podemos ainda identificar um princípio econômico do arquivo “como acumulação e capitalização da memória sobre
algum suporte e em um lugar exterior” (p. 23)

[ii] É nesse intervalo entre esquecer-se e recordar-se que se situa a fantasia, a imaginação, a criação, é aí que podemos
conceber o outro, o Outro do arquivo que veremos mais adiante.

[iii] “Que é a verdade para Freud, diante destes fantasmas? Qual é, a seus olhos, a parte de verdade? Pois Freud acreditava
em tudo como uma parte da verdade” (DERRIDA, 2001, p. 113), ou melhor, a verdade seria sempre uma parte para Freud.

[iv] “Amarás o próximo como a ti mesmo”.

[v] No sonho, assim como no arquivo, significante e significado, forma e conteúdo são indissociáveis na formação do sentido.
Não há, pois, como substituir o significante sem que o significado se altere.

[vi] O sonho permite um fora da linguagem, assim como o arquivo permite um fora da memória.

[vii] Deleuze (2011) nos mostra como Ariadne sob a carícia de Dionísia se torna afirmação da afirmação, devir-ativo e
criador. Podemos relacionar essa ideia com uma temporalidade aberta para a fantasia, para o trabalho dos sonhos etc.

O site A Terra é Redonda existe graças aos nossos leitores e apoiadores.
Ajude-nos a manter esta ideia.
Clique aqui e veja como

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a

https://aterraeredonda.com.br/CONTRIBUA/

