
a terra é redonda

Trabalho imaterial e fetichismo - 03/01/2024 - 1/5
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

Trabalho imaterial e fetichismo

Por ELEUTÉRIO F. S. PRADO*

Uma crítica à obra de Antonio Negri e Michael Hardt

No livro Império,[i] Antonio Negri e Michael Hardt definem trabalho imaterial como trabalho que produz, entre outras
coisas, mas de uma maneira especial, serviços: “Como a produção de serviços não resulta em bem material e durável,
definimos o trabalho envolvido nessa produção como trabalho imaterial – ou seja, trabalho que produz um bem imaterial,
como serviço, produto cultural, conhecimento ou comunicação”.[ii] Ao fazê-lo, eles ficam além ou aquém de Karl Marx?

Em conseqüência, de modo preliminar, deve ficar claro que esses dois autores, ao empregarem o termo trabalho imaterial,
estão se referindo ao trabalho que produz bens ou utilidades – e não ao trabalho abstrato, no sentido de Marx, que é uma
abstração e  substância do valor. Obscuras permanecem, porém, as razões e as conseqüências dessa opção teórica.

Em O capital,  esse  último autor  menciona  uma certa  preferência  encontrada  em textos  econômicos  por  tratar  da
produtividade do trabalho no modo de produção capitalista fazendo referência ao conteúdo material do trabalho. Antonio
Negri  e  Michael  Hardt  atribuem uma enorme importância  ao  que  chamam de  trabalho  imaterial.  Por  isso,  crêem
importante fazer diferença entre trabalho que produz coisa útil e trabalho que gera imediatamente serviço útil.

Pode ser surpreendente para alguns, mas Marx  tratou do conceito “serviço” com uma certa precisão, pois ele, sem dúvida,
é uma fonte de dificuldade e enigma na produção capitalista. Mesmo se esta é, como se sabe, produção de mercadoria
sobretudo, para esclarecê-lo é preciso começar pela produção enquanto produção em geral, de modo abstrato.

Segundo Marx, “serviço não é, em geral, senão uma expressão para o valor de uso particular do trabalho, na medida em
que este [valor de uso] não é útil como coisa, mas como atividade”.[iii] Notando que o produto do trabalho é aqui entendido
apenas como riqueza material, um melhor esclarecimento dessa citação se faz necessário.

Um consumidor que adquire uma calça compra uma coisa que lhe cobre certas partes do corpo ou paga o serviço
particular de um alfaiate? A resposta se encontra no próprio Marx: é indiferente para o consumidor comprar tecido e
contratar um alfaiate para que este faça o serviço ou adquirir a calça pronta numa alfaiataria. Num caso, o serviço é visível
para o consumidor, no outro ele está implícito na mercadoria pronta. Atividade e coisa parecem ser, pois, faces da mesma
moeda.

Fazer a diferença entre atividade e coisa, porém, tem uma certa importância. O doente que adquire os serviços de um
médico não está comprando também um corpo sadio que o médico, direta ou indiretamente ajuda a produzir? É certo que o
trabalho se apresenta sempre, simultaneamente, como atividade e como resultado material.

Entretanto, uma calça é um valor de uso (ela é também mercadoria quando vem a ser produzida para ser vendida),
enquanto que um corpo sadio não se configura como tal. Isto mostra que é preciso distinguir o caso em que o produto do

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a

https://aterraeredonda.com.br/trabalho-imaterial-e-fetichismo/


a terra é redonda

Trabalho imaterial e fetichismo - 03/01/2024 - 2/5
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

trabalho é separável do próprio trabalho do caso em que isto não acontece.

É por isso que os economistas designam por “serviço” o trabalho enquanto este é consumido como atividade e por “bem” o
resultado do trabalho consumido indiretamente, por meio da mediação de coisas. Nesse segundo caso, a própria coisa é
que é um valor de uso, mas, no primeiro, o valor de uso é uma potencialidade da atividade que, aliás, desaparece assim que
for consumida.

Note-se, agora, que valor de uso pode ser material ou imaterial. No primeiro caso, o caráter de útil advém de propriedades
associadas  à  própria  materialidade  do  resultado  do  trabalho  e,  no  segundo,  esse  caráter  depende  do  conteúdo
informacional e cultural desse resultado. Tanto num caso como no outro, entretanto, o resultado do trabalho pode ser ou
não algo que se separa do ato de produzir.

Pois a diferença de materialidade não tem uma correspondência precisa com a diferença feita entre bem e serviço. Assim,
por exemplo,  corte de cabelo e música ao piano são serviços (e não bens) e programa de computador e calça são
obviamente bens (e não serviços). Entretanto, corte de cabelo é um produto material do trabalho, mas música não o é;
programa de computador, por outro lado, é um produto imaterial do trabalho que existe, aliás, por meio de um suporte
material (um disco de plástico ou metal), enquanto calça é claramente um produto material. Tudo isso torna já suspeito o
uso da noção de trabalho imaterial feito por Antonio Negri e Michael Hardt.

As noções de bem e serviço classificam os valores de uso, mas não contribuem para a compreensão do capitalismo como
tal. Como se sabe, para tanto, é preciso se ater à noção de mercadoria. Dito de outro modo, é preciso considerar o produto
do trabalho enquanto forma da riqueza no modo de produção capitalista.

Note-se, então, em primeiro lugar, que a natureza daquilo que é produzido, se vem a ser algo como calça e programa de
computador ou se vem a ser algo como corte de cabelo e música, não convém à determinação da mercadoria como tal –
pois mercadoria é apenas uma forma do produto do trabalho. Eis que, como forma, é até certo ponto independente do
conteúdo. Entretanto, quando o produto do trabalho não é separável do próprio trabalho (ou seja, quando se trata de
serviço), há uma inadequação da matéria do valor de uso à forma mercadoria, já que ela é atividade como tal e não existe,
pois, independentemente da compra e da venda, tal como ocorre no outro caso.

A distinção entre trabalho que produz valores de uso materiais ou imateriais, ademais, é importante para entender um
problema que surge na expressão da contradição interna à mercadoria entre valor de uso e valor por meio da contradição
externa a ela entre valor de uso e valor de troca. De início, na exposição de Marx, o valor é um quantum de tempo de
trabalho abstrato; a forma do valor ou valor de troca estabelece uma relação de medida entre valores de uso distintos.

Essa relação, pois, está fundada no tempo de trabalho. Assim, toda riqueza no modo de produção capitalista, ou seja, toda
mercadoria, tem de poder ser medida pelo tempo de trabalho socialmente necessário à sua produção. Entretanto, se uma
parte importante do trabalho social se torna trabalho espiritual, intelectual, moral ou artístico, do processo de trabalho e
do processo de produção resultam valores de uso que não podem ser quantificados, para efeito de troca, apenas com base
no tempo de trabalho. Em conseqüência, os valores de troca passarão a depender também dos diferenciais de qualidade
postos pelo trabalho durante o tempo de trabalho.

Ora, isto não se constitui em boa razão nem para rejeitar o trabalho como categoria sociológica chave,[iv] nem para
modificar a teoria do valor de Marx, mesmo porque essa teoria prevê a própria vicissitude do valor numa fase avançada de
desenvolvimento do capitalismo, quando o trabalho, de modo importante, passa a produzir valores de uso imateriais.

Ou seja, quando os trabalhos concretos não podem mais ser reduzidos simplesmente a trabalho abstrato e quando os
serviços assumem amplamente a forma mercadoria.[v] Isto requer, entretanto, uma aplicação de textos do Borrador de
1857-1858 à compreensão da história do capitalismo, questão esta que será retomada mais a frente. Antonio Negri e
Michael Hardt consideram o trabalho não só como trabalho concreto, mas também como trabalho abstrato:

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a



a terra é redonda

Trabalho imaterial e fetichismo - 03/01/2024 - 3/5
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

Da  perspectiva  de  Marx  no  século  XIX,  as  práticas  concretas  de  diversas  atividades  laborais  eram  radicalmente
heterogêneas: as artes da costura e da tecelagem envolviam ações concretas incomensuráveis. Só quando abstraídas de
suas práticas concretas, as atividades laborais poderiam ser reunidas e vistas de maneira homogênea, não mais como arte
de costura e arte da tecelagem, mas como gasto de força humana de trabalho, como trabalho abstrato.[vi]

Note-se, entretanto, que o conceito de trabalho abstrato de Antonio Negri e Michael Hardt não é o de Marx. Antes de tudo,
porque trabalho abstrato em Marx não é trabalho em geral, ou seja, o gênero de muitos trabalhos concretos, mas trabalhos
concretos reduzidos a trabalho abstrato. Ora essa redução pressupõe a generalidade, mas não é a própria generalidade.

Antonio Negri e Michael Hardt tratam o trabalho abstrato no registro da abstração  subjetiva, portanto, como gênero: “Só
quando abstraídas…, as atividades laborais poderiam ser reunidas e vistas…”.[vii] Mas, de um modo amplo, qual seria a
qualidade comum que define tal gênero? Eles o dizem: o gasto de força humana. Ao passo que Marx o faz no registro da
abstração objetiva: “Um valor de uso ou bem possui valor, apenas, porque nele está objetivado ou materializado trabalho
humano abstrato”.

Para Marx, como corolário, os diversos trabalhos humanos enquanto trabalhos concretos mantêm-se incomensuráveis
entre  si  na  prática  social;  ademais,  eles  originam valores  de  uso  diversos  que  também,  enquanto  tais,  mantêm-se
incomensuráveis entre si. Por outro lado, esses últimos são comensurados pela mediação dos valores de troca ou dos
preços.

Ora, isto só é possível porque os trabalhos humanos que produzem valores de uso como mercadorias se encontram
objetivamente comensurados no processo social. Pois aí é constantemente reduzido, de um modo cego, “por trás das costas
dos produtores”, a trabalho humano abstrato. É no universo das empresas capitalistas que os diferentes trabalhos são
tratados como “gelatina de trabalho humano”; aí quantidades heterogêneas de trabalho são somadas e subtraídas umas
das outras como quantidades homogêneas. Em conseqüência, Marx trata o trabalho no modo de produção capitalista como
duplicidade coexistente e antitética: trabalho concreto e trabalho abstrato. É bem sabido, ademais, que o gasto de força
humana é para Marx apenas a base natural do trabalho abstrato e não o seu conteúdo, que é social.

É preciso registrar, agora, porque caracterizam assim o trabalho, de modo divergente com o de Marx. Trata-se para eles de
construir uma noção de trabalho adequada ao entendimento de uma mutação recente na história do capitalismo. A
característica fundamental do novo modo de produção parece consistir no fato de que a principal força produtiva vem a ser
o trabalho técnico e científico, na medida mesmo em que este é uma forma mais compreensiva e qualitativamente superior
de trabalho social. Em outras palavras, o trabalho vivo se manifesta acima de tudo como trabalho abstrato e imaterial (com
relação à qualidade), como trabalho complexo e cooperativo (com relação à quantidade) e como trabalho continuamente
mais científico e mais intelectual (com relação à forma).[viii]

Ora, o sentido da caracterização do trabalho nesse trecho depende da compreensão do trabalho abstrato como gênero, ou
seja, como dispêndio de energia humana. O empenho de corpos, músculos, cérebros etc. ganhou his- toricamente uma
qualidade especial que o faz ter uma dimensão técnica e científica. É imaterial porque produz serviços e não bens. É
abstrato porque vem a ser bem genérico, aplicável em muitas situações. É complexo porque requer muitas qualificações. É
cooperativo  porque exige sempre muitas  interações.  É intelectual  porque depende especialmente da capacidade de
raciocínio do cérebro humano.

Já foi visto que a conexão entre trabalho imaterial e serviços é algo equivocada. Mas não se examinou ainda a origem do
problema, ou seja, por que afinal esses dois autores centram a caracterização do modo de produção capitalista recente no
caráter concreto do trabalho? É evidente que assim podem falar de produtividade do trabalho de um modo que consideram
conveniente para refazer a crítica do capitalismo. Mas por que esse modo vem a ser um problema?

Ora, a resposta para essa questão se encontra de forma explícita no velho Marx: “A mania de definir o trabalho produtivo e
o improdutivo por seu conteúdo material origina-se… da concepção fetichista, peculiar ao modo de produção capitalista, e

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a



a terra é redonda

Trabalho imaterial e fetichismo - 03/01/2024 - 4/5
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

derivada de sua essência, que considera as deter- minações formais econômicas, tais como ser mercadoria, ser trabalho
produtivo  etc.  como  qualidade  inerente  em si  mesma  aos  depositários  materiais  dessas  determinações  formais  ou
categorias”.[ix]

Dito de outro modo, não se pode discutir a questão da produtividade do trabalho no capitalismo sem distinguir as formas
que assumem as relações sociais que lhe são inerentes – relações estas que se dão por meio das coisas – das próprias
coisas que não são mais, nas palavras de Marx, do que depositários materiais das determinações formais.

O fetichismo em que caem Antonio Negri e Michael Hardt consiste em que raciocinam sobre o caráter da produtividade do
trabalho focando o resultado material do processo de produção. Como se sabe, segundo O capital, a condição necessária
para que o trabalho seja produtivo no capitalismo é que ele produza valores de uso que tenham mercado – e que seja, pois,
produtivo num sentido trivial –, mas esta não é uma condição suficiente, pois é preciso, também, que ele produza mais-
valia para o capital.

Pouco importa aqui se o valor gerado está cristalizado em produtos materiais ou imateriais ou  em produtos que têm
existência separada ou não do ato de trabalhar. Não se deve esquecer, entretanto, de que a matéria adequada para o
trabalho produtivo é, conforme Marx, aquela em que o trabalho se cristaliza numa coisa que tem existência independente
da própria laboração.[x]

Ora, tudo isto não faz mais sentido depois que o trabalho abstrato foi definido como gênero: “(…) com efeito” – diz Negri –
“trabalho produtivo não é mais ‘o que diretamente produz capital’, mas o que reproduz a sociedade – desse ponto de vista,
a  separação do trabalho improdutivo está  completamente deslocada”,[xi]  ou seja,  de algum modo,  toda e  qualquer
atividade que reproduz o mundo social existente é produtiva. Para eles, trata-se de determinar o caráter especificamente
criador e criativo do trabalho em geral, com base em uma renovação das análises de Marx que pretende ter superado as
suas limitações, com o objetivo de compreender o capitalismo contemporâneo.

A sua teoria do valor conteria “fraquezas, ambigüidades, furos fenomenológicos e plasticidade limitada” por ter sido
formulada no século XIX, tendo como referência o período manufatureiro, durante a primeira Revolução Industrial. Com
base nesse diagnóstico,  sugerem,  então,  que o  valor,  rigorosamente,  não pode ser  pensado como medida.  De uma
perspectiva pós-moderna, eles vêm dizer, por isso, que há uma crise na lei do valor, já que “… hoje o valor não pode ser
reduzido  a  uma  medida  objetiva”.[xii]  A  crítica  procede  como  se  o  valor  não  fosse  em  Marx  medida  que  tende
constantemente à desmedida e que pode ser negada e suprimida historicamente![xiii]

Ora, o que importa acentuar, para finalizar, vem a ser que Antonio Negri e Michael Hardt tratam o trabalho apenas como
trabalho em geral (ou seja, como trabalho concreto no mais amplo grau de generalidade), caindo, assim, em concepções
fetichistas.

*Eleutério F. S. Prado é professor titular e sênior do Departamento de Economia da USP. Autor, entre outros livros, de
Capitalismo no século XXI: ocaso por meio de eventos catastróficos (CEFA Editorial) [https://amzn.to/46s6HjE]

Primeira parte de artigo publicado na revista Crítica Marxista, em 2002.

Notas

[i] Michael Hardt e Antonio Negri. Império. Rio de Janeiro, Record, 2001.

[ii] Op. cit., p. 311.

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a

https://amzn.to/46s6HjE
https://www.ifch.unicamp.br/criticamarxista/arquivos_biblioteca/comentario17critica17-C-prado.pdf


a terra é redonda

Trabalho imaterial e fetichismo - 03/01/2024 - 5/5
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

[iii] Karl Marx. O Capital – Capítulo VI (Inédito) . São Paulo, Ciências Humanas, 1978, p. 78

[iv]  Trata-se de uma referência à conhecida proposição de Claus Offe.  Trabalho:  a categoria sociológica chave? In:
Capitalismo Desorganizado. São Paulo, Brasiliense, 1989, pp. 167-197. A posição do trabalho como atividade central é
inerente ao capitalismo. Ao se observar, principalmente nas sociedades capitalistas mais desenvolvidas, um deslocamento
do foco das preocupações do tempo de trabalho para o tempo de não-trabalho (que pode ser tempo livre), isto anuncia, no
nível das condições subjetivas, a necessidade e a possibilidade do socialismo.

[v] É verdade, entretanto, que Marx considerou a exploração capitalista dos serviços como algo insignificante em sua
época: ”Em suma: os trabalhos que só se desfrutam como serviços não se transformam em produtos separáveis dos
trabalhadores – e, portanto, existentes independentemente deles como mercadorias autônomas – ainda que se os possa
explorar de maneira diretamente capitalista, constituem magnitudes insignificantes se comparados com o volume da
produção capitalista. Por isso, se deve faser caso omisso desses trabalhos, e tratá-los somente a propósito do trabalho
assalariado, sobre a categoria de trabalho assalariado que não é ao mesmo tempo trabalho produtivo”. (Cf. Karl Marx, op.
cit., p. 76). Ora, é exatamente isso o que não se deve faser ao se ter por referência o capitalismo contemporâneo.

[vi] Michael Hardt e Antonio Negri, op. cit., p. 313.

[vii] Karl Marx. O capital – crítica da economia política. São Paulo, Abril Cultural, 1983, p. 47.

[viii] Michael Hardt e Antônio Negri, op. cit., p. 279.

[ix] Karl Marx, op. cit., p. 78.

[x] Sobre essa questão, ver Ruy Fausto. Lógica e Política, vol. II. São Paulo, Brasiliense, 1987, p. 247-257.

[xi] Antonio Negri. Twenty Theses on Marx – Interpretation of Class-Situation Today. In: Marxism beyond Marxism. Ed. S.
Makdisi, C. Casarino e R. F. Karl. Londres, Routledge, 1996, pp. 149- 180.

[xii] Idem, p. 151.

[xiii] Em Hegel, a medida é unidade da qualidade e da quantidade; ao variar o quantum, muda a qualidade, altera-se a
medida: ”O desmesurado é primeiramente este andar de uma medida por meio de sua naturesa quantitativa, mas além de
sua determinação qualitativa… [andar que] pode ser representado como progresso infinito, como o suprimir e o restaurar
da medida no desmesurado”. (Cf. G. F. Hegel, Enciclopedia de das Ciencias Filosóficas, México, Juan Pablo, 1974, p. 91). A
mudança da qualidade, entretanto, a partir de certo ponto, pode gerar uma medida distorcida, imprópria e arbitrária, ou
seja, uma regra desregrada. Mais do que isso, ela pode ser negada.

A Terra é Redonda existe graças aos nossos leitores e apoiadores.
Ajude-nos a manter esta ideia.
CONTRIBUA

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a

https://aterraeredonda.com.br/CONTRIBUA/

