
a terra é redonda

Uma mulher arrastada pelo cruzamento das opressões - 19/01/2026 - 1/3
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

Uma mulher arrastada pelo cruzamento das opressões

Por YONÁ DOS SANTOS*

A interseccionalidade desvela como o cruzamento estrutural  de opressões naturaliza a violência fatal  contra corpos
racializados e periféricos, transformando mortes como a de Tainara em expressão de uma ordem social genocida

1.

A interseccionalidade constitui um marco analítico central para a compreensão das desigualdades contemporâneas ao
questionar abordagens que tratam raça, gênero, classe e outros marcadores sociais como dimensões isoladas. O conceito
está associado ao trabalho da jurista norte-americana Kimberlé Crenshaw, que, ao analisar casos jurídicos envolvendo
mulheres negras no mercado de trabalho, evidenciou os limites do direito antidiscriminatório em reconhecer situações nas
quais múltiplas formas de opressão operam de modo simultâneo.

A partir dessa constatação, a interseccionalidade emerge como uma chave interpretativa capaz de tornar inteligíveis
experiências que permaneciam invisibilizadas nos marcos analíticos tradicionais. Do ponto de vista epistemológico, a
interseccionalidade tensiona a produção de conhecimento baseada em categorias abstratas e universalizantes. Ao recusar
tanto a lógica aditiva quanto a hierarquização entre opressões, o conceito afirma que raça, gênero, classe, território e
outros marcadores como idade, se cruzam, produzindo efeitos específicos nos pontos de interseção.

Essa perspectiva permite acessar a complexidade do real e das existências concretas, evidenciando como sujeitos situados
em múltiplas estruturas de dominação vivenciam formas particulares de desigualdade que não podem ser capturadas por
análises fragmentadas.

Essa  elaboração  foi  aprofundada  no  campo  das  ciências  sociais  pelas  contribuições  de  Patricia  Hill  Collins,  que
compreende a interseccionalidade como uma matriz de dominação. Ao articular sistemas de poder e experiências vividas,
Collins reforça a compreensão de que as desigualdades são estruturais e produzidas em articulações mútuas, deslocando o
foco de explicações individualizantes ou concorrenciais entre opressões para uma leitura integrada das hierarquias sociais.

A força política da interseccionalidade manifesta-se na crítica às agendas de enfrentamento das desigualdades que operam
de forma seletiva. Ao demonstrar que a luta contra uma forma específica de opressão é insuficiente quando desconsidera
sua articulação com outras,  o  conceito  questiona estratégias  que produzem inclusões  parciais  e  reproduzem novas
exclusões.  Não  é  possível  enfrentar  o  racismo  ignorando  o  sexismo,  nem  combater  o  sexismo  desconsiderando
desigualdades de classe, território ou inserção laboral.

2.

No plano  metodológico,  essa  abordagem orienta  leituras  empíricas  comprometidas  com a  identificação  de  padrões
estruturais  de  desigualdade  e  violência.  A  interseccionalidade  não  funciona  apenas  como  lente  teórica,  mas  como

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a

https://aterraeredonda.com.br/uma-mulher-arrastada-pelo-cruzamento-das-opressoes/


a terra é redonda

Uma mulher arrastada pelo cruzamento das opressões - 19/01/2026 - 2/3
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

ferramenta analítica para interpretar dados, eventos e trajetórias sociais à luz das condições concretas que organizam a
exposição diferencial ao risco e à morte.

É importante ressaltar, que a ideia desimultaneidade ou imbricação das opressões já circulava antes de 1989 de forma
consistente  na América  Latina  e  no Brasil.  Desde a  década de 1960,  intelectuais  negras  brasileiras  já  elaboravam
criticamente a articulação entre raça, classe e gênero como estratégia teórica e política para denunciar a homogeneização
da categoria mulher no discurso feminista dominante.

É a partir desse enquadramento que os dados recentes sobre o feminicídio no Brasil adquirem significado. O Atlas da
Violência 2025 revela que, em 2023, 2.662 mulheres negras foram vítimas de homicídio, correspondendo a 68,2% do total
de assassinatos de mulheres no país. Entre 2013 e 2023, as mortes de mulheres negras somaram 30.980 casos, enquanto a
taxa de homicídios de mulheres não negras apresentou queda mais acentuada no mesmo período.

Esses números indicam que a violência letal contra mulheres negras não apenas se mantém em patamares mais elevados,
como  também  demonstra  maior  resistência  às  reduções  gerais  observadas,  evidenciando  limites  das  políticas  de
enfrentamento ao feminicídio quando operam de forma homogênea.

Para compreender a persistência desse padrão, o conceito de sistema colonial de gênero, formulado por María Lugones,
oferece uma chave explicativa decisiva. Ao demonstrar que raça e gênero foram articulados como tecnologias centrais da
dominação colonial, María Lugones permite compreender o feminicídio de mulheres racializadas não como um desvio ou
exceção, mas como parte de uma ordem social ainda vigente, na qual a produção diferencial da morte é historicamente
estruturada.

Se essa perspectiva permite identificar as bases estruturais que organizam a violência, é necessário avançar para a
compreensão de como essa ordem se expressa em práticas concretas de violência extrema e quais sentidos sociais essas
práticas carregam. É nesse deslocamento – do fundamento estrutural para a gramática da violência – que se insere a
contribuição de Rita Laura Segato.

Ao analisar o feminicídio, Rita Laura Segato desloca o foco da condição individual da vítima para a função simbólica e
política do ato violento. O corpo feminino deixa de ser apenas o alvo da agressão e passa a operar como suporte material
de  uma mensagem dirigida  à  ordem social,  estabelecendo uma analogia  entre  corpo e  território  como espaços  de
dominação. Nessa leitura, a violência contra mulheres não se explica prioritariamente por motivações interpessoais, mas
por uma lógica impessoal, serial e comunicativa.

3.

A partir dessa interpretação, a noção de femigenocídio permite nomear formas extremas de violência caracterizadas pela
repetição  sistemática,  pela  impessoalidade  e  pela  produção  social  da  descartabilidade.  Certos  corpos  femininos  –
frequentemente empobrecidos, racializados e territorialmente marginalizados – tornam-se socialmente sacrificáveis em
contextos violentos nos quais a morte deixa de ser exceção e passa a integrar a normalidade.

Essa  formulação  dialoga  diretamente  com  o  pensamento  feminista  negro  brasileiro,  que  há  décadas  denuncia  a
historicidade da violência estrutural e sua articulação com o racismo e o patriarcado.

Autoras como Lélia Gonzalez, Sueli Carneiro e Luiza Bairros demonstram que a vulnerabilidade das mulheres negras não
decorre de fatores individuais, mas de uma simbiose entre racismo, capitalismo e patriarcado naturalizando sua presença
em trabalhos desprotegidos, precarizados e sua exposição ampliada à violência.

Para tornar inteligível como esses fatores estruturais se articulam concretamente na produção da violência extrema, a
metáfora do cruzamento urbano, formulada por Kimberlé Crenshaw, revela-se particularmente elucidativa. No cruzamento,

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a



a terra é redonda

Uma mulher arrastada pelo cruzamento das opressões - 19/01/2026 - 3/3
© 2025 A Terra é Redonda. Todos direitos reservados. ISSN 3085-7120.

múltiplas vias convergem simultaneamente, intensificando o risco de colisão. Da mesma forma, determinados sujeitos
ocupam posições sociais situadas no centro da convergência das desigualdades.

Tainara Souza Santos tinha 31 anos, era moradora da zona norte de São Paulo, mãe de duas crianças – um menino de 12
anos e uma menina de 7 – e trabalhava de forma autônoma. Figura conhecida na comunidade e nas arquibancadas do
futebol de várzea, Tainara foi atropelada e arrastada por um homem com quem havia mantido um vínculo afetivo, na
madrugada do dia 29 de novembro de 2025, na Marginal Tietê, após deixar um bar no bairro Parque Novo Mundo.

Ela foi socorrida e permaneceu internada por 25 dias, submetida a múltiplas cirurgias, incluindo a amputação das pernas,
em decorrência da gravidade dos ferimentos. Tainara morreu em 24 de dezembro de 2025. O agressor foi preso no dia
seguinte ao atropelamento e o caso passou a ser investigado pela Polícia Civil como feminicídio.

A violência que a atingiu não pode ser compreendida como um evento fortuito ou um simples acidente. Tal como nas
marginais da cidade de São Paulo, onde veículos em alta velocidade ignoram a sinalização, as pressões estruturais que
organizam a vida de mulheres periféricas operam como forças que atravessam seus corpos sem freios sociais eficazes. A
Marginal Tietê, enquanto espaço urbano marcado pela lógica da pressa, da indiferença e da desumanização, participa
dessa produção da violência, assim como o corpo, reforçando a leitura proposta por Rita Laura Segato.

O caso de Tainara evidencia, portanto, que a morte não foi um desvio imprevisível, mas a expressão de uma ordem social
que  normaliza  o  dano  extremo a  corpos  situados  no  centro  das  interseções  sociais.  A  interseccionalidade  permite
compreender não apenas quem morre, mas por que certas mortes se repetem e encontram menos obstáculos institucionais
à sua ocorrência.

Trata-se, assim, de uma ferramenta analítica indispensável para deslocar explicações individualizantes e tornar visível as
engrenagens  sociais  e  institucionais  que  organizam a  exposição  diferencial  à  violência  e  limitam a  capacidade  de
interrupção da morte antes que ela aconteça.

*Yoná dos Santos é doutora em Integração latino-americanapelo PROLAM-USP.

A 
Te
rr
a 
é 
Re
do
nd
a

https://aterraeredonda.com.br/CONTRIBUA/

